# السِّيم من والعُرَاكِ مِلْ السَّالِعُينَ الْعُمَا لِلْعُمَا الْعُمَا الْعُمَا لِلْعُمَا الْعُمَا الْعُ

موسوعة شاملة لشبهات الأدب والثقافة والتاريخ والسياسة والاجتماع وتراجم الأعلام والمؤلفات تضم أكثر من مائتي مصطلح

لُفَيْرُ لِلْمِنْ تَاكِي



#### مدخل الى البحث

في طريق مسيرة اللفكر الاسسلامي والقافة الغربية الطويلة عبر القرون الطويلة وبالاحتكاك مع الثقافات المخطفة ، فانه قد صادف عديدا من المذاهب والدعوات التي حاولت أن تنحرف به عن مذاهبه وقيمه ، وقد عادت هذه الشبهات والأخطاء فتجمعت مرة أخرى في السنوات المسائة الأخيرة مجددة كل التحديات والافتراءات التي بثتها الباطنية والمجوسية والفلسفات الوثنية ودعوات التحلل والانجراف والزندقية والإباحية التي عرفت في عصور ما قبل الاسسلام وجمعها الاستعمار والصهيونية العالمية تحت اسم ( المغرب والغوو الثقافي ) وجند لها قوى متعددة منها التشير والاستشراق والشعوبية ومعاهد الارساليات وكثير فن الصحف والدعاة والاستشراق واللامعة .

ولقد استثمرت في السنوات الأخيرة هذه الشبهات والأخطاء واصبحت نتيجة لترديدها المتصل ولتسربها الى مناهج الدراسة والى أصول الثقافة والى مصادر التاريخ سـ خلصة تلك النظريات الولقدة التى فرضها التغريب في مجال الأدب والأجنايس ومقارنة الأديان وعلم النفس وفلسفات الاجتماع والاقتصاد والتربية والقانون له كل هذا جعل كثيرا من هذه الشبهات تبدو وكأنها حقائق ، أو يجرى التسليم بها دون مراجعة أو تعمق في ظل من الفقلة عن الأهداف الماكرة التى تختفي وراءها .

بل ان كثيرا من هذه الله بهات قد اغرت كثيرا من اصحاب الأقسلام المخلصة من غير قصد ، نتيجة لاستشراء الخطا المتبداول مثل ماييسهي بالستعمار العثماني ، وكلاهما من الكلمات التي نسقتها يد المتآمر في محاولة تمزيق وحدة العالم الاسلامي واثارة الشبهات حول حقائق تاريخية اريد لها أن تدفن وتختفي .

والحق أننا في أشد الحاجة اليوم الى العمل المتصل لتجرير الفكر الاسلامي والثقافة العربية من دخائل التبشير والتغريب والشعوبية والمكشف

عن الأخطاء الشائعة وتصحح المفاهيم وتطبيق قانون الجرح والتعديل على السكتاب الذين عرفوا بالخصومة لفكر العرب والمسلمين ، والذين لايتركون غرصة تمر دون النيل من قيم فكرنا وذاتية امتنا وكياننا ، وليست هذه المحاولة بدعا في تاريخ للفكر الإملام والثقافة العربية ولكنها تبدو متواضعة ازاء محاولات فلفنا في هنا المجال منها:

رد ابن تيمية على المناطقة ، ورد الغزالى على الباطنية ، ورد ابن حزم على الفرق ، وكتاب العواصم حزم على الفرق ، وكتاب العواصم من القواصم للقاضى ابن العربي ، وكتب أخرى في العصر الحديث منها الرد على الدهريين لجمال الدين الانشائي ، والانسلام والنصرانية بين العلم والمدين بحد عبده وشابهات النسارى وحجج الاسلام للسيد وشباهات النسارى وحجج الاسلام للسيد وشباها النسادى وحجج الاسلام السيد

ومن الحق أن يقال أنه قد أصبحت هناك ضرورة لقيام علم يطلق عليه.

العلم المواجهة وكشيف الشعفات وتصحيح المعاهيم) .

يقوم على لساس تحرير قضايا الفكن ، ودراسة المصطلحات المختلفة السارية المتداولة ، وكثبف وجهة نظر الفكر الاسسلامي فيها ، وابراز مفهوم الاسلام للقيم المختلفة ، وهو مفهوم يختلف قطعا عن مفاهيم الفكر الشرقي جميعا لهذه القيم .

ولا شبك أن الدعوة إلى تصحيح الماهيم فيل كبيرًا الأهبية في هذه المرطة من حياة ابنئة ولحياة الفكر الاسلامي والمقتافة العربية ، أذ يتطلب القاء نظرة واسعة على الأخطاء الكثيرة التي ترددت في العصر الحديث وتضيفتها الابحاث والمؤلفات والكتب الدراسية المقررة والمقاهيم التعليبية المخطفة للتي حاول التقود الاجنبي والاستقبار المثكري غرضها ودعبها ودعبها التي لا تقبل الشكري ببنها هي زائفة ليسي الها الملك على تعتبد عليه أو سند الهيخي يضيح المقافد والمعرفة المقائق الاساسية تهريخي يضيح المقتلد والموديد البنغائي دون وعي حصيف أو ثقليب واع أو محادرة بغظة المتليد والموديد البنغائي دون وعي حصيف أو ثقليب واع أو محادرة بغظة المتليد والموديد البنغائي دون وعي حصيف أو ثقليب واع أو محادرة بغظة المتليد والموديد البنغائي دون وغي حصيف أو ثقليب واع أو محادرة بغظة المتليد والموديد البنغائي دون وغي حصيف أو ثقليب واع أو محادرة بغظة المتليد والموديد البنغائي دون وغي حصيف أو ثقليب واع أو محادرة

ونحن لا ندعو الى الخصومة ازاء كل ما يقال ولكن نطالب بالحددر والتنظفة حتى لا تحدع ولا يدلس علينا بالزائف من القول الذي ينقض حقنا وحقائقنا . ولقد ظهرت في السنوات الأخيرة مجموعات متعددة من الشبهات والأخطاء:

منها شبهات التبشير ، وشبهات الاستشراق ، وشبهات بروتوكولات صهيون ، والاسرائيليات الجديدة ، وشبهات المذاهب والدعوات المادية والاباحية الوفنية التي صيعت في توالب علمية براقة خادعة لا تستطيع أن تصمد أمام ضوء الحقائق الكاشف الذي يعريها ويفضح خبيئتها .

ولقد كان الفكر الاسلامي ولا يزال — استمدادا من مصادر «الاسلامية الترآنية — على المحجة البيضاء ؛ ولكنه أصيب بالإنحراف والاضطراب حين انصرف أهله عن أصوله القائمة على التوحيد والحق والعدل وترابط المادي والمعنوي معا .

ولقد ولجه الفكر الاسلامي عملية الغزو الفكري والثقافي منذ قديم، واستطاع في معركته الأولى أن يتحرر من كل هذه الزيوف ؟ وأن يستعيد طابعه وذاتيت بعد حرب عنيفة مع الموثنيات اليونانية والمجوسية والمندية القديمة .

وهو اليوم قادر ايضاً على اذاء هذه الرسالة ، يقظ لكل مايراد به ، متفتح الكفاق لكل الثقافات والفساهيم ، يَأْخَذُ منها ويرفض على قاعدته الأساسية العبيقة الجذور ، وهو بقوته الذاتية المستمدة من القرآن قادر على كثيف الزيف ورفض الخطأ وبحض الشبهة.

ولُقَدُ كان على طلائع اليقطة العربية الاسلامية في العصر الحديث أن تعرف هدف حركة التغريب من بث هذه الشبهات والأخطاء ، وهو هدف واضح يرمى الى توهين القيم الاسلامية وتقتيت وحدة الفكر الاسلامي والثقافة العربية واثارة الخلاف بين الشعوب الاسلامية والتعربية ، ووضع اسفيق ضخم بين العرب والأمم الاسلامية كالترك والفرس وغيرهم ، وكذلك بعثرة التوى الوطنية .

ولقد كانت حركة اليقظة العربية الاسلامية منذ جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده على علم تام بأن هناك محالة دائمة مستمرة لتحريف الفكر الاسلامي (أصوله وتعاليمه وأحكامه) تارة بالانتقاص منها أو بالزيادة لميها وثالثة بتأويلها على غير وجهها .

وكان هدف التبشير والاستشراق أساسا هو العمل على الحط من شأن العرب والمسلمين في نفوسهم وتشتجيع العمليات جريا وراء تفكيك عروة وحدة الفكر .

ولقد جُرت محاولات كثيرة لفصل الأدب العربي المعاصر والفكر العربي المعاصر والفكر العربي المعاصر عن أصولهما الاسلامية ومصادرهما الأصلية ، ثم تبين أن هذا العمل كان عسيرا ومستحيلات

كما جرت المحاولات لتدمير الشخصيات النابغة في تاريخنا وفكرنا ، وحاصة تدمير الغزالي والمتنبي وابن خلاون ، كما جرت لاعلاء شبأن أبي نواس وبشار والحلاج ، وعمدت الشبهات الى اتهام الفكر الاسلامي بانتقاص الحرية ، وعرضت حياة ابن رشد والسهروردي أمثلة على ذلك ، واتصلت الشبهات بمختلف ميادين الفكر سايسية واجتماعية ، كما ظهرت عشرات من الكتب تحاول أن تفرض مفهوما زائفا أو خاطئا في سبيلخدمة هدفالنبشير والاستشراق لحساب الغزو الثقافي والاستعمار والصهيونية، وجرى البحث لاعلاء شان كتب المحاضرات والنوادر والاساطير التي يعتبد المرواة ، وجرت المحاولات على أن تكون هذه الكتب مصادر علمية يعتبد عليها في استخراج صورة زائفة للمجتمع الاسلامي .

وقد نسقت هذه الشبهات في موسوعات ودوائر معارف أنيقة أصبحت في أيدى الباحثين يلجأون اليها في كل وقت ، دون معاناة ، غير آبهين يعدى المخطن الذي يحيط بها والهدف البعيد المدى الذي يراد من وراء نشر هذه الشبهات إلزائفة ووضعها في قالب علمي براق ،

ولقد تبين بما لا يدع مجالا الشك أن هذه الشبهات والأخطاء أنما يراد بها القضاء على ذاتية العربوالمسلمين وأخراجهم من قيمهم ومراجهم النفسى وأثارة اليأس في نفوسهم وتشكيكهم في مقدرتهم وتشويه معالم فسكرهم وأدبهم و وما تزال هذه الحملات مستمرة لم تتوقف ، بحسورها المتعددة ومصادرها السكثيرة ، وهي تدور حول جزئيات منفصلة ، من هنا ومن هناك ، ترتفع وتخفت ، تغير أثوابها بين حين وآخر ، وتلون أساليبها ، دون أن تغير أهدافها وغايتها السكبرى ، وذلك في محاولة للتساثير على النفس العربية الاسلامية وأفساد ثقتها بقيمها ودفعها الى طريق اليأس والشك والنظر بعين الانتقاص الى مقوماتها التي هي مصدر قوتها ، التي هي الطريق الوحيد الذي يجب عليها أن تسلكه في سبيل دحر عدوها ، وشال أن المنطلق الوحيد للتوة والنصر والحرية ، هو تصحيح المساهيم وتحريرها من الزيوف والشبهات والنماس المتابع الأولى والمسادر الأصيلة ، وهذه نقسها هي القوى التي اتخذها المسلمون والعرب كلما إدلهمت أمامهم وهذه نقسها هي القوى التي اتخذها المسلمون والعرب كلما إدلهمت أمامهم وهذه نقسها هي القوى التي اتخذها المسلمون والعرب كلما إدلهمت أمامهم وهذه نقسها هي القوى التي اتخذها المسلمون والعرب كلما إدلهمت أمامهم وهذه نقسها هي القوى التي اتخذها المسلمون والعرب كلما إدلهمت أمامهم الأحداث ووقعوا في الأزمات والأخطار ،

ومن أبرز التحوطات ضد الشبهات والأخطاء العمل على تصنيف المكتاب ، وأخطر المكتاب هم أصحاب الولاء الأجنبى ، هولاء الذين لا يؤمنون بقيمنا ولا بأمتنا والذين يكشفون انفسهم دائما عند ما يعدون التراث والقيم والدين ، وحيث لايجرءون على مهاجمة القيم العربية الاسلامية صراحة فانهم يتحدثون عن العتل والنقل ، والسلفية والتراث والماضي والقديم ، وينسون انهم بذلك يكشفون دخيلتهم ، فهم يتصدون الاسكم ويعجزون عن اعلان اسمه ، ولعلهم يعلمون جيدا أن هناك غوارق بعيدة بين حملة الغرب على الدين باسم القديم والتراث وبين موتفنا من الاسلام الذي ليس ترانا ولكنه قيم حية متجددة نابضة بالقوة ، تختلف اختلافا كبيرا عن الأساطير التي يريدون تجديدها ، ونظريات الاباحة والمدية والوثنية التي يروجون لها .

ولقد عرضنا في هذا البحث ابرز هذه الشبهات واقربها الى المثقف العربى في المجال العام على نحو مختصر موجز يمكن من النظرة الخاطفة فالإحاطة السريعة .

ولا ربب أن الباحث المتطلع الى التوسع في البحث والافاضة في تقصى عناصره وابعاده يحتاج الى مصادر تفصيلية في كل مادة من المواد الموجزة وقد اشرعا هذاك الى بعض المراجع لن أراد استقصاء والاستزادة

وان كنا قد تناولنا هذه الوضوعات جميعاً في مؤلفاتنا وخاصية في

- ا ب القيم الأسناسية للفكر الاسلامي والثقافة العربية .
  - ٢ \_ أصول الثقافة العربية .
  - ٣ \_ خصائص الأدب العربي .
    - إلعروبة والاسلام .
  - ه ــ الاسلام وحركة التاريخ .

كما يستطيع الباحث على وجه الإجمال أن يجد جذور هذه النظريات في كتابات فريد وجدى ومحب الدين الخطيب والدكتور محمد البهى ومالك ابن نبى والدكتور محمد حسين ومحمد أحمد الغمراوى وعمر فروخ وعلى سامى النشار ومحمد المبارك ودكتورة بنت الشاطىء وكثيرون غيرهم .

هذا وبالله التوميق ١٠٠

# (r)

## مدرسة التظر الي ماوراء التضوض والمتطلحات

طرح الفكر الغربي في أفق ألفكر الاسلامي عشرات من المصطلحات التي اصبح العرب والمسلمون يرددونها دون وعي في مناسبات متماثلة ولكنها مُخْتَلَفَة تماما ، ذلك لأن مصطلحات الغرب وكلماته لايمكن فصلها عن ملابساتها الفكرية التي ترمي اليها ، ولا يمكن عزلها عن ظروفها وأوضاعها ولا يمكن أن تنقل كما تنقل مصطلحات الاختراعات والعلوم ، وأذلك علابد أن يكون للمسلمين في مطالع القرن الخامس عشر الهجري موقف أزاء هذه المنظلطات ونظرة البها تكفنف عن مدى الهوارق العبيقة بين الديهقواطية والمعلورى وبين الاستراكية والمدل الاجتماعي وبين مفهوم القومية المربي وبين مفهوم العلاقة بين العروبةوالاسلام فضلا عن عشرات من المتطاعات الغربية القي تنبئق من غلسفة لها اساس مادى صرف ولها وجه واحد . بيتلها تتوم المفاهيم الاسلافية على اساس تكامل بين المفاهيم المادية الروحية والطَّاهِرةُ والبَّاطِئَةِ ١٤ وبينُ الدنيسا والآخِرةُ ، عَالَمَالُمُونَ حَرِنَ بِعُرْضُ وَنَ المصطلحات لا يقصرونها على جانبها المادى حتى ولو كانت مصطلحات العصادية أو مالية عالمهارة مادية وروحية ، والتجارة هي تجارة البضائع وتجارة الايمان ، والمسلم يجد دائما جانبا آخر لكل نظرة ينظرها عيرالجائب المادي ، فالله قبارك وتعالى الإينظر الى صورنا ولكن الى اعمال وحين يحسن وجه المرء يسأل الله أن يحسن خلقه ، وهنساك نور العين ونور البصيرة وهناك عمى العين وعمى القلب .

وفي كل امر من الأمور لا يفاصل النسلم بين جانب وجانب بل يكمل جانبا الى جانب ، فالفنى ليس غنى المال ولكنه غنى النفس أيضا والفكر ليس الا ماحة و ووحا والكيان ليس الا عاطفة وعقلا والأدب اسلوب ومضمون فالاسلام يقوم على التكامل بين شطرين لحتكل شيمنة وجهيل وهى مفهوم الاسلام أن لسكل شيء جانبين ، والثنائية طبيعة الحياة والله فوق الخلق وفيق الأزواج جميعا .

( تانيا ) هناك مصطلحات خاطئة منقولة من الفكر الوأند كقولهم الضمير أو السعادة أو النرفانا أو المهندس الأعظم فكل هذه الفاظ لايقرها الفكر الاسلامي على النحو الذي تقدمه مناهيم الفكر العربية ) ونظرية

الضمير نظرية غربية أما في الاسلام فان هناك « التقوى » ذلك الديدبان البقط الذي يحرس الانسان المسلم من الانحراف .

ولا ريب أن كلمة الضمير هي مصطلح يراد به احلال مفهوم أخلاقي مفتحل عن معهوم الكيان المنزلة ضحيث يدعو الإسعلام إلى بنساء الإنسان بالمناوي ويجعل منه موة لمعالة محول بينه وبين الشر ، يدعو كتاب الغرب الى مايسين بالمضمير ، والضمير بهذا المفهوم لايتشكل الا من خلال مفاهيم المبيئة والمثقافة والبعقيدة غاذا تشكل على معنى التحور من قيم الأخلاق أو المنبلرها نسبية لا ترتبط بالانسان ولا بالمثل الثابتة غانما يجرى الضسمير معها هذا المجرى ، وحينت لايستطيع ذلك أن يحقق شيئا على هذا النحو ملذى يشكله مفهوم الضمير المرتبط بالأخلاق والعقيدة .

كذلك غان غلسفة السعادة هذه من مفاهيم الفلسفة اليونانية أما هي الاسلام فان هناك مفهوم التقوى والعمل الصالح وكلمة السعادة لم قرد في المقرآن السكريم الا وصفا لأهل الجفة .

كذلك مان كلمة النرمانا تصور الانسان وقد وصل الى مرحلة التشبع وعدم الحاجة الى شيء من الدنيا وهو مفهوم ضال مضل ، لا يقره الاسلام الذي ينهى عن الرهبانية والوثنية جميعا .

الما كلمة المهندس الأعظم نهى من التسميات الباطلة التى فرضستها الملسونية الله تباك وتعالى المقيقة كما يفهمها المسلمون تقرر بأن الله تبارك وتعالى هو خالق كل شيء من العدم الوطك كل شيء والمسلمون أنى كل شيء والمسلم المهندس الأعظم لا تمثل حقيقته الوندن مأمورون بالا نفسمى الحق تبارك وتعالى الا بأسنمائه الحسنى اكذلك فاننا كمسلمين لاينبغى لنا أن نستعال كمامته الخطيئة أو المعملية أو المخلاص وهي ليست كلمامته رية والمناب أو المخلاص وهي ليست كلمامته بية والمناب المنابقة والمناب المنابقة أو المعلمين أنه المنابقة والمامين أنى تقسديرها مفهوم خاص المنابقة المسلم لايؤمن بها يسمى الخطيئة الأصلية أو الفساء أو المبلب ذلك لأن فالسلم لايؤمن بها يسمى الخطيئة الأصلية أو الفساء أو المبلب ذلك لأن السيد المسيح عليه السلام لم يصلب ( وما قتلوه وما صلبون ولسكن شبه السيد المسيح عليه النابق المناب المام الم يصلب ( وما قتلوه وما صلبون ولم تكن من الواعلة في الوثنية التي نقلها شراح المسيحية من عقائد قديمة ولم تكن من رسالة السيد المسيح المنزلة .

(ثالثا) بجوار أن لكل مصطلح في اللغة العربية وكل تيمة في الفكر الاسلامي مفهوما ماديا وروحيا بجامعا فإن لكل قيمة في الفكر الاسلامي ضابطا واحدا بمحدودا لايجعلها تمثل اعتداء على قيمة الخرى .

#### المناحرية لها ضابط هو المسئولية

#### والعلم له ضابط هو الأخلاقية

فالحرية لا تكون منطلقة الى غير ماحدود ولسكن تضبطها المسئولية والتبعة غالى أى حد تقف الحرية والى أى هدف تهدف ، أن الحرية مسئولية ولا تكون هذه الحرية عاملا من عوامل الهدم للمجتم أو الاعتداء على حريات الآخرين ، أن المسئولية هى التى تجعل السكاتب يدافع عن الحرية فأذا انطلقت الحرية بغير ضابط قضت على التبعة والمسئولية ، وهناك حرية المناء الهدم والحرية المنضبطة المسئولة ،

(رابعا) هناك كلمات في حاجة الى تعريف بهدى ماتحمل من معنى الى تقصد من هدف ، ذلك أنها تستعمل الآن استعمالا مضببا يكاد يحجب عنها الضوء ، ومن هذه الكلمات : العقائد الموروثة والمسلمات والقسديم والحداثة والعصرانية ، وهي كلمات تسبتهدف الغض من شان الفكر الاسلامي وتصويره بصورة التراث المحفوظ في المتاحف أو اعتباره من المسلمات التي قيلت بغير دليل ولا برهان وسلم بها بدون تحيص أو المتناع ، والواقع أنه ليس في الاسلام شيء على الاطلاق يمكن أن تطلق عليه كلمة (المسلمات) هذه الكلمة التي تطلق في الغسرب على أشياء عليه كلمة (المسلمات) هذه الكلمة التي تطلق في الغسرب على أشياء في مغرض قبولها والتسليم بها دون أن يترها العقل أو تكون موضع البحث أو المناقشة أو المعارضة ، ومن هنا اطلقوا عليها كلمة (المسلمات) أما في توضع على طاولة البحث والمناقشة ، وليس غير نبى الله محمد صلى الله توضع على طاولة البحث والمعصوم ، ومع ذلك فقد قال للناس «اسالوني» ولم يدع شيئا موضع سر ، أو جعل أمرا يقبل بدون اقناع ،

(ا تركتكم على المحجة البيضاء: ليلها كنهارها الايزيغ عنها الا هالك )) والعتائد الموروثة صنفان: اصيل وزائف ، اما الأصيل فهو ماصدق عنه الموحى وبان فيه وجه الحق وايدته الوقائع الصحاح ، وهذا ما لا شك عنى سلامته ، اما الزائف فهو مادخل الى الفكر من شبهات وزيف ، من خلال خداع الألفاظ والتأويلات ومفاهيم الباطنية أو الوثنية أو المجوسية ، من خلال فلسفات ومداهب الحدة كوحدة الوجود والحلول والاتحاد وغيرها ، وذلك ماتنعتبه الأقلام المؤمنة على مدى الأزمان تطارده وتكشف زيف وتغضيح ضلاله .

ُ خَامِسًا ) هناك مصطلحات تتعلق بالفكر الفربي والديانة المسيحية لا يجب أن يخضع لها الفكر الاسلامي ، من ذلك ( تطور الدين ) والدين الذي يتطور هو الدين البشري الذي لايستطيع أن يعايش البيئات والعصور فهو في حاجة التي تعميل بالاضافة والحفف ، وهذا لا ينطبق على الاسلام ذلك لأن الاسلام منهج رباني متكامل ، جامع ، له اطرة الواسعة القادرة على المخياة والعركة مع مختلف المجتمعات والعصور ، ولذلك فهو لايحتاج الى تطور ، وهو قادر على العطاء في كل وقت وله تينه الثابتة وقييسه المتفيرة ، كذلك فان كلمة « الاصلاح » لاتستعمل في الفكر الاسلامي وانها هي كلمة عرفتها دُعوات البردستانية والكاثوليكية على أساس تغيير الأوضاع الجامدة وهذا مايتفق مع مفاهيم الاسلام .

كذلك غان كلمة (ريليجون) عن الدين باللغة اللاتينية لا تمثل مفهوم الاسلام عن الدين المفادين في الغرب هو العلاقة اللاهوتية بين الانسان والخالق ، أما مفهوم الاسلام غالدين علاقة كاملة جامعة بين الله تبارك وتعالى والانسان وبين الانسان والمجتمع ، وهو نظام مجتمع ومنهج حياة شامل لمكل أعمال الانسان في حياته الاجتماعية والاقتصادية والسياسية وليس قاصرا على العبادات غصب ، والمسلمونلايتولون الطبيعة ويعنون بها أن تحل محل كلمة « الخلق » وهم يعتقدون خطأ هذه النظرة المادية حين الله الغربيون الطبيعة وأنكروا وجود الله .

كفلك غان الاسلام لا يقر تأليه مفاهيم الوطنية والقومية والدعوات الاقليمية واعلاء العناصر والدماء ولكنه يؤمن بالاهاء الانساني .

(سادسا) قد يبحث الغربيون عن ايدلوجيات بشرية يتخذونها نظاما للجتمعاتهم ، ذلك لأن المسيحية حين انفصلت عن اليهودية لم يكن لها نظام اجتماعى خاص ، أما المسلمون فكيف يبحثون عن نظام اجتماعى لهمولديهم عقيدتهم الجامعة بين التوحيد ومنهج الحياة .

والمعروف أن الغربيين اتخذوا من كلمة ( الايداوجية ) بديلا لكلمة ( الدين ) بل أنها أتخذت كسلاح لمحاربة المعتقدات الدينية في الغرب .

والمعروف أن غلاسفة القرن التاسع عشر عمدوا الى بناء مايسمونه المثل العليا المحضارة الغربية على أساس دنيوى وقد أسموه انسانيا أو علمانيا أي معارضا للدين .

(سبابعا) ان أبيز مقاهيم الفكر الاسسلامئ الى النظر الى ماوراء النصوص والسكامات ومعرفة المهافع والخلفيات جيما وحذرا وحفظا على القيم الاسلامية من الانحراف فنحن لانقبل كل مايعرض علينا تضيية مسلما بها، ولا نقبل وجهات نظر الإخرين أو تجاربهم الا في احتياطوحيدة وتحرز شهيد لأننبا نعرف أن لسكل أمة ظروفها وتحدياتها وإن المسطلحات تظهر من خلال التحديات والذلك غان كل أمة تختلف عن الأخرى في تقبل هذه الأوضاع وما ينفع احداها قد يضر بالأخرى وإن البذور لاتنبت في كل تربة غلكل تربة بذورها .

ومن هنا غان الاسلام يقيم مدرسة للنظر الى ماوراء النصوص والكلمات .

# البائب الأول في المناهج والعلوم

# الفصيك الأول

# القيم الاسلامية والمصطلحات المعاصرة

١ \_ الثقاف\_ة

٢ ــ الدين

٣ ـ التوحيــد

٤ \_ الأخالاق

ه \_ التربيــة

٦ \_ التمسوف

٧ \_ التراث

٨ \_ الفلسفة

٩ \_ الاقتصاد

١٠ التعليم

١١ - العظم

١٢ - الفسن



South to the water of the South of the

#### الثقافية

« الثقافة » كلمة مستحدثة في فكرنا الاسلامي العربي الحديث وهي مشتقة من مادة ( ثقف ) القرآنية ( وأن أي ادعاء بأن واحدا من الكتاب قد تمثلها من خارج اللغة العربية هو وهم باطل ) وهي في أبرز مفاهيمها « الفكر القومي للأمم » وتقوم القومية على اللغتة والوطن والعنص 4 ويمكن القول تفسيرا لهذا : إن الفكر الاسلامي يمثل العالم الاسلامي كله، ينقسم الى ثقافات عربية وفارسية وهندية وتركية واندونيسية وهكذا فهذه الثقافات منبثقة أساسنا من الفكر الاسلامي واسكنها مرتبطة أيضها باللغات والأمم والأجناس والأوطان غلها أصول عامة مشيتركة تتصل بالإسلام ، ولها طوابع خاصة قومية تتصل بالأمم ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أن الثقافة العربية مثلا تختلف عن الثقافة الغربية في أن معوماتهما ليست واحدة فكل يستمد مقوماته من عناصر اساسية مختلفة، فالثقافة العربية تستمه كانها من الاسلام واللغة العربية والعروبة تراثها بينا نجد الثقافة الغربية (أيا كان نوعها فرنسية أم المانية أم أمريكية) انما تستبد مصادرها من الفكر اليوناني والقانون الروماني والسيحيسة واللُّفة اللاتينية ، وهكذا يبدو الفارق واضحا في مصادر الثقافة ، ومن هنا فإن القول بوحدة الثقافة العالمية قول يحتوى على قدر كبير من الخطأ والخطر ، فالثقافات لا تنصهر ولا تذوب في وحدة واحدة وليكنها تتلاقى وتتعارف وتتفتح فيأخذ كل من الآخر مايزيده قوة ، أو يرفض مايضاد وجوده أو كيانه أو ذاتيته .

وهناك ارتباطات واختلامات بين ( الثقامة والعلم ) وبين الثقامة والمعرمة وبين الثقامة والتعليم وبين الثقامة والحضارة .

(بين الثقافة والعلم) العلم عالمي بطبيعت يثنقي مع كل محتمع ، ولحن الثقافة قومية ووطنية ، ويمكن تلقيح الثقافة بالعلم دون أنتفقد ذاتيتها ، والعلم يرمى الى تنمية الملكات وهو في نهاية الملاف وسيلة وأداة وقد يستعمل للخير كما يستعمل للغير على السواء .

( بين الثقافة والمعرفة ) : المعرفة هي المعلومات العبامة المنوعة المختلفة المتعارف عليها إلى كل الثقافات ) إما الثقافة فليست معارف فقط

ولكنها موقف واتجاه وعواطف وعادات في الحياة وممارسة ، أما المعارف فهي المادة الخامة للثقافة -

(الثقافة والتعليم): الثقافة هي الدرجة الأعلى من التعليم المناتعليم على الاعداد الدراسي لتكوين العقلية المؤهلة للثقافة ، أما الثقافة فهي الدرجة الأعلى التي تكون الفرد تكوينا يجعله ممتازا .

( الثقافة والحضارة ): وهناك علاقة بين الثقافة والحضارة ، عالثقافة في كل أمة هي مقدمة الحضارة ، مرتبطة بها في فكرها وفي محيطها ، ولكنها بالنسبة للأمم الأخرى ليست مرتبطة ومن حق الأمم أن تقتيس الحضارة لأنها عالمية ولا تقتيس الثقافة لأنها قومية .

الحضارة ملك للانسانية كلها . وهى نتاج الحضارات البشرية المتعددة ، كل منها تتم حلقة وتسلمها الى الأخرى وللمسلمين والعرب دور هام على بنائها وانمائها أى دور ، فقد قدمت المنذهب العلمى التجريبي الذي قامت عليه النهضة العلمية .

اما الثنافة الغربية المرتبطة بالحضارة غان للأمم المختلفة أن تقفامنها موقفا مختلفا ، وأن تنظر اليها في ضوء قيمها ومفاهيمها ، ومن حقها أن تنقل الملايات (أي الحضارة) ولا تنقل المعنويات (أي الثقافة والمسذاهب الاجتماعية) غان لكل أمة مقوماتها وقيمها الأساسية التي لا تتخلى عنها، ولها أيضا مفاهيمها للقيم الانسنية العامة بما يختلف مع الأمم الأخرى .

وهددًا المفهوم امر مقرر بين جميع الباحثين والمفكرين والعلماء والمصلحين لا سبيل الى نقضه أو معارضته ، وكل الدعوات التى تقول بأن على الأمم أن تتبل الثقافة والحضارة معا ، هى دعوات مضللة هدامة يتف من ورائها الاستعمار والتغريب والتبشير ، وتستهدف تحطيم معنويات الأمم وتدمير مقوماتها والقضاء على شخصياتها وهدم ذاتياتها واسسلامها الى أن تذوب في بوتقة الاممية والعالمية فتفقد وجودها وتصبح غير قادرة على مقاومة الغزو الاستعمارى .

 $(\Upsilon)$ 

#### السدين

الدين في مفهومه العام هو الصالة الأكيدة بين الانسان والخالق الأعظم أيمانا من الانسان بوحدانية الله الخالق واقرارا له بالعبودية .

والأديان السماوية كلهًا ترتبط بمفهوم واحد ، لأنها من مصدر واحد، والأسلام هو خاتمها ، وفيه جماعها وجوهرها الصادق .

الوقوام إلى الدين ) في الاسلام التوحيد وسيادة الانسان تحت حكم الله ، والبقاء القيم الروحية مع القيم المادية ، وترابط القلب والعقل الدنيا والآخرة المادين واحد على لسان جميع الأنبياء والرسل ، والأديان عقيدة وعمل ، ومعرفة وطاعة ، ولقد قامت البشرية على اصل راسخ من عريزة التدين ، بحسبان أن العالم مجموعة متناسقة تقودها قوة مديرة حكيسة عادلة وقد رافق (الدين) الجماعة البشرية منذ نشأتها ، ولم تخلجماعة بشرية من دين يلائم طباعها ويوافق بيئتها ، فهو ظاهرة اجتماعية وضرورة وحاجة روحية وعقلية ، ولقد تغير هذا المفوهم بالنسبة لأديان مختلفة ، ولحاجة روحية عن مفهوم الدين تصفه بأنه (الاهوت المور العلاقة بين الله والانسان ، وبذلك تنكر العلاقة بين الدين والمجتمع ، ومن هنا وقع الخلاف بين المكر الاسلام على الترابط بين الدين والمجتمع ، ومن هنا وقع الخلاف بين المكر الاسلام على الترابط بين الدين والمجتمع مما بينما رات أوربا أن الدين ليمي الاعلاة الدين بالمجتمع .

وقد ظهرت نظريات مختلفة تنكر الدين جملة وتدعسو الى ( الوجود المسادى الخالص ) وعلت اصوات تقول بأنه لا يوجد خالق ، وحاول كثير القول بأن البشرية تستطيع أن تعيش بغير دين .

#### \* \* \*

وطبيعة الاسلام تنانى وجود الانفصال بين أمور الدين والدنيا ، والاسلام بطبيعته دين اجتماعي لا دين عبادي محض

وليسر في الاسلام هيئة كهنونية ، ذات سلطة فعلية ، يخشى من سيطرنها على الحكم ولم يكن لعلماء الاسلام أي نفوذ سياسي ما ، او سيطرنة على الحكم ، والاسلام حركة اجتماعية شاملة والدين جانب من جوانبها ، فقد جاء الاسلام عقيدة وعبادة واصلاحا اجتماعيا ، وليس الاسلام دين محتكر في يد طلئفة تتحكم في أصوله وفروعه كما تشاء ، وأنما هو دين اصلاح عام لسائر الاديان ، شرعة الله عندما تبدلت الاديان تصحيحا لها وخاتها .

والفكر الاسلامي فكر شامل والدين جزء منه لاينفصل ، وقد كانت صيحة التفريب هي صاحبة دعوى التفرقة بين الديني والدنيوي ، والقول بأن هناك علوما دينية واخرى دنيوية ، فأخذوا يطلقون كلّمة ( ديني ) على كلّ مايتصل بالاستلام وهو اطلاق غير صحيح ، ذلك أن كلّ شيء من الفكر والخياة في مفهوم الاستلام متصل به ولا سبيل لانفصاله ، ومن هدا التحريف الخطيم الذي حاوله التغريب محاولة في الفصل بين السياسة والأخلاق وبين الإجتماع والأخلاق وهدف المحاولة فصل الاسلام عن المجتمع وفصل الإخلاق عن الدين والسياسة ، ولا تملك أن وصف الفكر الاسلامي ( بالفكر الديني ) خطأ محض ، فان الاسلام ليس دينا بعفهوم المالاهوت الغربي ) ولكنه دين عالى انساني جامع .

ويخطىء الغربيون فى دراسة الاسلام قصدا أو نقصاً فى الفهم حين يقدرون أنه (دين فقط) محاولين المقارنة بينه وبين أدياتهم . ذلك أن الاسلام حركة اجتماعية ومنهج حياة والدين جانب من جوانبه ، فقد جاء الإسلام عقيدة وعبادة واصلاحا اجتماعيا ، والاسلام ليس دين المرب وحدهم ولكنه دين الانسانية جميعا .

والمسلمون يعتقدون أن جميع الديانات السماوية جرء من أرباتهم النكرى بل جزء من التراث الاجتماعي للبشرية جميعا م

وليس من شك أن الرابطة بين الدين وبين مقومات المحمع الأسلامي والنكر الاسلامي هي رابطة عضوية ، فالدين هو أول ركائز الاجتماع والثقافة ، ومن هنا يتأكد باطل مايقوله الغربيون من أن سبب انحطاط الشرق هو تركه روح الدين ،

ويري ابن خلدون ان المرب لا يحصل لهم الملك الا بصيغة تعمرة ع

والاسلام يكرم السيد المسيح ويعترف بالأديان المنزلة لأنها من أصل واحد ، وقد كانت علاقة الاسلام بالحضارات والنهضات مخافقة المصدلاتة بين الغرب والمسيحية والنهضة الأوربية ، يتول العلامة مسمر أن تقدم العلوم في الغرب حصل رغما عن الدين المشيحي ، أما الاشلام فهو لايبتي على قيد الحياة الأبانتشار العلوم وتقدمها ، قان بين الاستكلام والعلوم رابطة كلية ، وأن الغربي أذا صار عالما يترك دينه بخلاف المسلم فاته لا يترك دينه الا الحال صار عالما ، وقال أنه لا يمكن نسبة التمقن الحالي الى الدين النصراني « لأنه ما جاء الا بعد خمسة عشر قرنا من ظهوره ، ولا يمكن نسبة الانحطاط الى الاسلام لأنه جاء بعد انحراف المسلمين عنه »

ويقول الله تنقدم أوربا فكرا وثقاقة وعلما واقتطادا الا بعد أن ثارت على سلطان الكنيسة وتحررت تحررا تلها

ومن هنا يبدو الخلاف واضحا بين علاقة الدين المسيحي بالفرب وعلاقة الاسلام بالحضارة التي اقامها العرب والمسلمين .

ولا ريب أن الدين عنصر أساسى من عناصر الثقافة لاتقوم الا به كما أنه ميزان العمل في الحياة الاجتماعية كلها وفى تشكيل وجهة الانسان فى الحياة .

#### ( 7)

#### التوحيد

حرفه الربعة الراجعية

أذا قبل أن لكل دين طابعا قان طابع الأسلام هو . « التوحيد » قهو للبابة ومنهجة وقوامة ، والقائم المسترك على قبمه المختلفة ، والعسامل الاساسى الذي يقصل بين الاسلام وعديد من المذاهب والفلسفات والعتائد التي تقوم على أساس الوثنية والالحاد أو تعدد الالهة أو أنكار الله الحق.

« والتوحيد » هو دين الله الحق المزل على جميع الانبياء والرسل؛ واللذي بدأت به البشرية مسيرتها منذ ( آدم ) ابي الأنبياء والبشر جميعا ) وهي الدعوة الحق التي حملهاجميع الأنبياء الى اممهم حتى انتهت الى صورتها النهائية التي مطلها الاسلام خاتم الديانات والرسالات الى العالين جميعا اولقد هاول كثير من الفلاسفة واصحاب المذاهب والدراسات الادعاء بأن البشرية كانت وثنية مم امتدت الى التوحيد من بعد غير أن هذه النظرية ظهر بطلانها بأكثر من دليل من دلائل العلوم والحفريات البحث العلمي المالص، مالحقيقة التي الأملك غيما أن الناس كانوا أمة واحدة ، وكانوا على التوحيد جميعا ثم ضلوا وعبدوا عددا من الآلهة وتحولوا بعد التوحيد إلى الوثنية ، ولقد كان التوحيد رسالة السماء الى الناس كافة منذ خلق الإنسان الى اليوم وكان النساس على التوحيد اساسا ثم تحولوا تحت تأثير أخطاء وانحرافات عن التمسك بالحق ، وجرى هذا حين اتخذ الناس الصور والرموز لتذكرهم بالاله الواحد ، ثم لم يلبثوا مع الزمن أن تحولت هذه الصور الى أصنام وأوثان ، وتحولوا هم الى عبادة هذه الأصنام أو عبادة أبطالهم ورؤسائهم ومن ثم تعددت الآلهة غكانت الأديان في موالاتها وتتابعها دينا بعد دين ترد الناس عن هذا الخطأ والانحراف ؟ ثم لا يلبث الناس حتى يعودوا للوقوع مرة أخرى في الخطأ ، ولقد كانت الأديان في جوهرها دعوة الى الله ! الاله الواحد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ، والى هدم الاصنام ونبذ فكرة الشرك ، ودحض الوثنية ،

ولقد واجهت البشرية انحرافا خطيرا في الفترة السابقة لظهرور الاسلام ، حيث ظهرت الوثنية اليونانية الفلسفية التي قامت على مضاهيم خطيرة اساسها : الأباحية والتعدد ، وقد نبتت هذه المفاهيم نتيجةلتقديس الأفراد ثم تحولت إلى ( عبادة الأبطال ) واتخاذهم آلهة وأنصاف آلهة ، ثم أصبح لكل ظاهرة من الظواهر الكونية والاجتماعية اله : فاله الخمر واله الحصاد واله الحب ثم كانت وثنية فارس التي اقامت اله النور واله الظلام ، وكانت الوثنية العربية أقل هذه الوثنيات انحرافا واضلوابا وفلسفة ، فقد اعتمدت على عبادة الأصفام والأوثان لتقربهم الى الله زلفي،

وكانت الجزيرة العربية قد عرفت ( التوحيد ) منذ دعوة ابراهيم عليه السلام وبناء الكعبة ، غير أن الأمم التي هاجرت كانت تحمل معها أحجارا تذكارا لأرضها وبلادها ، ثم ما لبثت بعد قليل أن عبدت هذه الأحجار ، ولكنها كانت في مجموعها وثنية سانجة ، على أي حال لم تقم لهما فلسفة عميقة ، كفلسفة الوثنية اليوثانية والفارسية التي هاجرت الى الحضارة الأوربية الحديثة واصبحت جذرا من جنورها ،

وقد أشار ( ارنست رينان ) الى هذا المعنى حين قال : أن العرب موحدون بطبعهم وأن دياناتهم هى ديانات التوحيد ، ولتسد كاتب الأديان السماوية جميعا على التوحيد ، ماتحرف بعضها ودخلها من غلصفات اليونان والهرس ولحولها عن طبيعتها » .

وين هنا كانك دعوة الاسلام الحارة المتجددة الى انكار الرموز او تقديس الوثى أو عبادة الابطال والعظماء أو اقامة القبور الضخمة الالتمائيل أو غيرها من الدواعى التي المحرفت بالبشرية من قبل التوحيد وذلك غرصنا على بقاء المفوهم الأصيل الذي نزل به القرآن .

ولقد كال التوحيد ولا يزال غيصلا ضخما وخطيرا بين الاستلام وبين مقاهيم الفلسفات والذاهب والأديان المختلفة ، على نحو يحتشرر النفس الانسانية من كل وثنية وعبودية ،

#### (ع) الأخسلاق

يشتكل الإسلام منهجا أنسانيا متكاملا للفردوالجماعة قوامة : « العقيدة والشريعة والأخلاق » والأخلاق في مفهوم الاسلام قلسبم متسترك على مختلف القيم الاجتماعية والمساسية والاقتصادية والتربوية ،

ومفهوم ( الأخلاق ) في الفكر الاسلامي يختلف اختسلافا واضحا وجذريا عن مفهومه في الأديان والفلسفات الأخرى ، فهو يقوم على هرذا النحو المترابط المتكامل الشامل .

وهدف الأخلاق في مفهوم الاسلام هو « التقوى » وتتمثل التقوى فيه عملا وسلوكا ولا تقف عند الناحية النظرية وحدها ، والأخلاق الاسلامية اخلاق تقوى بكل ما تحمل التقوى من معان سلبية وايجابية ، بتجنب الحرام والاقبال على الحلال وتعنى التقوى الوقاية ومدافعة الخطر واليقظة الدائمة للمحافظة على الاصول ومنعها من الانحراف .

وآيات القرآن في منهج الأخلاق تحث على الايثار دون الأثرة، وتجعل الفرد في خدمة المجتمع فاذا تعارضت مصلحته مع مصلحة المجتمع ضحى الفرد مصلحته في سبيل المجتمع للايثار والتقوى هما لحملة الأخلاق الاسلامية وسداها على حد قول القائل « تقوى الاله مدار كل فضيلة » ...

ومن هنا يخطىء الذين يعتبرون ( الأخلاق ) في الفكر الاسلامي المتدادا للاخلاق في الفكر والفلسفات السابقة له أو الفكر اليوناني خاصة ، وما كتبه ابن مسكوية في كتابه ( تهدديب الأخلاق ) وما أخده ( ابن سينا ) انها هذا كله من مفاهيم الاغريق التي تختلف اختلافا واضحا مع مفوهم الاسلام للاخلاق ، وكذلك ماكتبه ابن المقفع وحاجى خليفة من مفاهيم الفرس قبل الاسلام عن الأخلاق ويتصل بهدذا كتاب الأخلاق الذي الفه أرسطو ، وكل ماجمعه أخوان الصفا وغديهم لا يمثل مفهوم الاسلام في الأخلاق تمثيلا صحيحا .

وقد نشا مفهوم الأخلاق في الاسلام نشاة متعيزة خالصة حولت مفاهيم العرب للقيم الأخلاقية عن انحرافها الوثني وردتها الى الوجهة الصحيحة الصادقة الخالصة لله وحده .

وقد أخطأ المستشرقون الذين الفوا في الأخلاق وعجزوا عن فهم هذه الفروق الواضحة بين الأخلاق الاسلامية والأخلاق اليونانية وغيرها، واذلك لم يوفقوا فيما ذهبوا اليه وفي مقدمتهم ( دونالدسون ) صاحب كتاب ( دراسات في الأخلاق الاسلامية ) وقد انتقده الدكتور أحمد فؤاد الأهواني وكشف عن هذا النقص في نظرته الى مفهوم الأخلاق في الاسلام ، ويقول الدكتور الأهواني في هذا:

« ظهرت في تاريخ الحضارة الأسلامية كتب تبحث عن الأخلاق على الطريقة اليونانية ولكنها لم تؤثر في حياة المسلمين أذ حجبها كتاب الله ؟

ولم تستطع أن تبلغ الى مقامه ، ومنها كتاب ابن مسكوية المسمى (تهذيب الأخلاق ) فانه يناقش الأخلاق الموروثة عن اليونانيين وعن افلاطون وعن أرسطو بخاصة وعن مدرسة الاسكندرية » .

ويقول : أن الأساس الذي تعتمد عليه الأخلاق الأغلاطونية يختلف عن أساس الأخلاق الاسلامية وقد ظل هذا الكتاب بعيدا عن الشعبية والتداول ولم تعرفه الأطائفة قليلة من المثقفين الذين كانوا يقرؤونه للذة العلمية فقط ، ومن الطبيعي أن يحفل به جماعة المستشرقين ، ويقول : « أن الأخلاق الاسلامية ليست أخلاق سعادة وهي لغة اليونان ، ولكنها أخلاق عقوى لأنها أخلاق دينية » .

وأشار الدكتور الأهواني رحمه الله الى ماكتبه الغزالي عنالأخلاق غقال : انه كتب في (ميزان العمل) على الطريقة اليونانية ، وكتب مسرة الخرى عن الأخلاق في كتاب ( احياء علوم الدين ) ونحا فيه نحو الزهد والتصوف وهو الطريق الذي اختاره الغزالي « وهذا النوع من الأخلاق لا يمثل الاتجاه العام للأخلاق الاسلامية ذلك لأن الاسلام لم ينه عن الدنيا ولم يطالب الناس بالابتعاد عنها والزهد فيها ولم يحرم زينة الله » .

وجملة القول: أن الأخلاق الاسلامية المستهدة من السكتاب والسنة هي أخلاق أيجابية تقوم على رقابة الله وتقواه في مختلف التصرفات وتدخل كعنصر أساسي في المجتمع والاقتصاد والسياسة والتربية ولا تنفصل عنها، وتستمد كيانها من التوحيد أساسنا فلا تنعزل عن الاسلام بل ترتبط به، وهي أخلاق تقوى اجتماعية تحمل طابع الايثار والتضحية بمصلحة المرد لصلحة المجتمع ، وهي أخلاق قوة وعمل مع المحافظة على رقابة اللهواعلاء الخير والبر والوفاء .

( 6 )

#### التربية

قى مفاهيم الفكر الاسلامى يأخذ اصطلاح ( التربية ) مفهوما مخالفا ومنفصلا من مفهوم ( التعليم ) وفى رأى الكثير من الباحثين : أن التعليم هو اعطاء الذهن الانسانى حاجته من اصبول الأشياء ومفاهيم العلوم ، وتنفية القوى العقلية والروحية وتدريبها على معرفة اسباليب الفكر والثقافة ، أما مفهوم ( التربية ) فهو عنصر موجه ومضىء لطريق الحق والخير فى اتجاهات التعليم والثقافة نفسنها ، ذلك أن التعليم حين ينفصل عن التربية قد يؤدى الى الخير أو يؤدى الى الشر ، أما التربية فهى مؤشر الخير والحق فيه ، والضوء الاخضر له حتى يكون وسيلة تحتيق التسدم

للبجتماع ، ويكون في نفس الوقت خالصا لله موجها لخير الأمة والانسانية جميعا ، بعيدا عن أي الحراف

فالتربية في مفهورم الاسلام: هي التي تسبيو بمقاييس الفرد في الحياة وتعلى من أهدافه وتقربه الى الخير وقبعده عن الشر ، وهي التي تتجه الى تقوية الشخصية وغرس روح المسئولية والشمعور بالواجب والاخلاص في العمل والحياة .

وهى في جوهرها: تهذيب النفس وترقية الذوق ، وبناء القدوة الحسنة والمثل الأعلى من خلال البطولات والقماذج العظيمة التي يزخر بها تلريخ الأمة وفكرها ومن خلال القدوة الحسنة في البيت والمدرسة والمجتمع .

والتربية في مفهوم الفكر الاسلامي العربي وسيلة لبناء « الانسان » بوصفه فردا وبوصفه جزءا من المجتمع الذي يعيش فيه مع اعداده بالقدوة وبالكلمة وبالعادة وبالمواقف المختلفة والأحداث ، وهي تأخذ الفرد كبناء متكامل نقوامه المروح والمعتل والجسم وتعنى به وفق فهم شامل اساسه الايمان بالله والعمل في الأرشن من أجل النهاء والبناء والانشاء وتقوم القربية الاسطامية على بناء الفرد في البيت قبل المدرسة وأول من يطلب منهم القيام بهذه الوظيفة هم الذين يعاشرون الطغل منذ نشاته معاشرة مستمرة ، والذين يؤثرون فيه بأعمالهم واقوالهم وسلوكهم .

يتول العلامة الزرنوجي المربي الاسلامي : ان من المُروري قيام علاقة وطيدة بين البيت والمدرسة ، وأن التعليم يحتاج الى ثلاثة عناصر المتعلم والاستاذ والأب كما أكد علماء التربية الاسلامية ضرورة تلقى العلم من الاساتذة لا من الكتب وحدها . وقد ربطت القربية الاستلامية بينالتعليم والتربية على اساس أن العلم وحده لا يكفى مالم تصحيمه تربية الذوق والعقل والروح ، والعلم في مقهوم الفكر الاسلامي هو العلم والعمل .

ولذلك مان الفكر العربي الاسلامي لا يقر مفاهيم الفكر الغربي التي تفصل بين التعليم والتربية أو التي تفصل بين التربية والأخلاق.

وفى مفهوم الاسلام : أن العلم لابد أن تحميه وتظاهره قيمة اخلاقية واضحة حتى لاينحرف أو يقسد أو يتجه وجهة ضارة بالمجتمع الانساني .

ويعارض الفكر العربي الاسالمي نظرية « ديوى » على التربية معارضة صريحة وهي نظرية وجدت معارضة ونقدا على بيئتها الأساسية

التى أعلنت فيها، كما يرفض فاهيم (فرويد ودوركليم) فى الاباهية والتحلل ورفع التوجيه عن الشباب فى مرحلة التربية والتعليم ، وذلك ايمانا من الفكر الاسلامى بأن الشباب فى هذه المرحلة فى حاجة الى البناء التكوين والتوجيه الذى لايتم الا من خلال الانتفاع بتجرية المربين والمعلمين ،الذين يجد فيهم الشباب القدوة ويجد عندهم الخبرة الطويلة ، وليس فى توجيه الشباب فى الاسلام مليحول دون استقلالهم الذاتى أو دون اثاحة الفرصة لهم ليأخذوا مناهج جديدة تتفق مع أجيالهم وأذواقهم ، غذلك كله يعترف به منهج التربية الاسلامية ويقره ويعمل على ايجاده أن لم يكن موجودا .

ولى كن الخطر كل الخطر هو في المتابعة للأمم المختلفة في مناهجها الفكرية والثقافية والتربوية مع اختلاف العصور والبيئات والأديان فهذا هو من أخطر مايحتاج الى التنبيه اليه .

#### ( ٦ ) التصوف

التصوف في مفهوم الفكر الاسلامي « بدعة » حسفة ، تهدف الى انشاء دائرة من دوائر تربية النفس والخلق من خلال التهاس مفهوم الاستغناء عن المطامع والغايات الفردية والاتانية ، والعمل من اجل الانصراف عن الأهواء .

وقد استمد المتصوفة المسلمون مفاهيمهم من صور الزهد التي عرف بها رسول الله وصحابته ، ثم توسعوا في ذلك ، وكان لتحديات الحضارة والثراء والترف أثرها في تعبيق هذا الاتجاه وبروزه كعامل توازن طبيعي ازاء الانحراف الاجتماعي الذي أصاب المجتمعات الاسلامية بعد انصرافها عن طوابع العصر الأول ومفاهيمه .

غير أن التصوف في الاسلام لم يلبث أن أتصل بالفلسفة اليوناتيسة ومفاهيم التصوف الهندي ونتاج الوثنية الفارسية والهليئية ، فأمسابه اضطراب كبير ، ودخلت اليه مفاهيم كثيرة ليست من مفاهيم الاسلام اصلا، وبذا أنحرف أنحرافا خطيرا عن أصول الفكر الاسلامي وطوابعة الأصيلة، اضطرب معه مفهوم « التوحيد » الذي هو أعلى قيم الاسلام نفسه وخاصة حين دخلت إلى التصوف مفاهيم غريبة عنه معارضة لأصوله : تلك هي مفاهيم وحدة الوجود والحلول والاتحاد .

وهذا القطاع من التصوف الفلسفي لابعد اسلاميا ، ولكنه يعد دخيلا ومنحرفا وتجب التفرقة بينه وبين طابع التصوف المستحد من الاسلام اصلا

ومن حياة الرسول وصحابته ، على ذلك النحو السيط اليسير من الزهد، القائم على أصول الشريعة .

ولقد عنى أعلام الصوغية الأول بأن يؤكدوا ارتباطهم بالقرآن والسنة واعلنوا أنهم يتحركون من دائرة الشريعة الاسلامية والعقائد والأخلاق الاسلامية وقالوا في ذلك: أن أى ارتقاء في مجال التصوف لا يصرف صاحبه عن أداء فرائض الاسلام كاملة وأن تطبيق حياة الرسول وتصرفاته هي المصدر الأول. أنه لاعبرة أبدأ بما يقال من رفع المتكليف عن بعض الذين وصلوا الى درجات معينة في العبادة أو الكشف وأن مثل هذا القول مناقض تماما الماهيم الاسلام .

ويرى الباحثون أن هناك فارقا كبيرا بين التصوف والفلسفة . أو بين الصوفى والفيلسوف : ذلك أن الصوفى أنما يعتمد فى منهج المعرفة وعلى أسلوب العقل ومقاييس المنطق ، بينما يعتمد ( العلم ) على أسلوب التجربة ونتائج الأنابيق وتركيبات المواد .

وفى الفكر الاسلامى يقوم « منهج المعرفة » على هذه الأصول الثلاثة مجتمعة فلا يفصل بينها ولا يعلى احسدها ، وفى تاريخ الفكر الاسسلامى محاولتان احداهما : اعلاء المعتل عند المعتزلة والأخرى اعلاء الوجدان عند الصوفية ، وفى الفرب محاولة جديدة هى اعلاء المعلم والمعتل والتجربة على الوجدان والبصيرة ،

وكل هذه التجارب لا تمثل « المعرفة » في أصلها الجامع الشامل المحتيقي القائم على ترابط العقل والوجدان ، والتجربة والغيب ، والعلم الروحي .

ومن هنا فقد كان استعلاء التصوف في المرحلة السابقة لليقظة الفكرية العربية الاسلامية الحديثة عاملا هاما وخطيرا فيما أصاب المسلمين والفكر الاسلامي من اضطراب وتأخر وضعف وجمود ، فقد برزت ظاهرة « الجبرية » التي أصنابت المسلمين من سيطرة النفوذ الاستعماري الغربي .

غير أنه أذا ذكر ذلك فلابد أن يذكر : أن التصوف قد فتح للاسلام المات أمات أن التصوف قد فتح للاسلام المات أمات أو أن السلمين ، عددا كبيرا من الوثنيين في جنوب شرق آسيا وأفريقيا ، وأن الطرق الصوفية التي كانت تحمل مفاهيم التوحيد والايمان والخلق الاسلامي قد جذبت الى صفوف الاسلام الكثيرين ، الذين آمنوا بالله وحده ، وأصبحوا في حاجة الى

عمل كبير من أجل تنتية السلامهم من طوابع الوثنيات القديمة وتحرير فكرهم حتى يصبح اسلاميا وتوحيدا خالصا .

( ۷ ) التراث

كان من أبرز أهداف مخططات الاستعمار والتغريب: الحماة على التراث الاسلامي والعربي واثارة الشبهائة هوله ورميه بالانتقاص المهدف واضع خعودف هو العمل على قطع تعاضر هذه الأمة عن ماضيها الويتول اصحاب الدعوى ان سبيل النهضة هو تجلهل اهذا المنافي الذي ذهب ومات الدعوى ان سبيل النهضة هد يعوق الحركة وهدف هذه الحملة الشعوبية التغريبية يتركز في محاولة الفصل بين الماضي والحاضر في مجال الثقافة العربية المستمدة من الفكر الاسلامي والتي لا ستيل لها أن تنفصل عن جذورها التي تشكل مختلف مظاهرها وقيمها الاساسية .

وحين يثير دعاة التبشير والتغريب والاستشراق هدده الدعوى انما يتعارضون مع انفسهم ومع واقع التاريخ نفسه ومع منطاق النهضية الغربية الأوربية التي استمدت وجودها اساسيا من الاتصال بالقوات الهليني والفكر الاغريقي والأدب اليوناني والروماني القديم بعدان انفصلت عنه أكثر من ألف عام ، وقد أكدت جميع مصادر الفكر والأدب والتاريخ ، أن النهضة الأوربية في مجال الفن والأدب والحضارة انها ارتبط وحودها مِهْذَا الْمَاضَى واعتبرته أصلا من أصولها وأساسا للبنساء ولم تعتد بأي طهر من مظاهر الفكر أذا قام منفصلا عن هذه القاعدة الستمدة من التراث ؟ هذا هو الموقف بالنسبة للفكر الغربي مع تراث قديم بائد ، مضى وانقضى وتم الأنفصال عنه أكثر من الف عام في لغة ميتة متحفية هي اللغة اللاتينية التي انبقت عنها لفات جديدة عصرية ، مكيف بقرات مازال متصلا لم ينقصل ماضيه عن حاضره لحظة ، وعن طريق نفس اللفة التي يستطيع القارىء العربي في القرن العشرين أن يقرأ ماكتب بها قبل أربعة عشو قرنًا ويتذوقه ويفهه ، حيث لا يوجد مثيل لذلك في الفكر الغربي كله ١٠ ولكن هي الدعوة التغريبية الهادمة الى عزل المسلمين والعرب عن الصيهم وتراثهم ومقوماتهم ، تقود هذه الحملة الضارية على التراث وتحاول أن تصوره بصورة التأخر والتخلف ، وترميه باتهامات متعددة من قصور وتعارض واضطراب مني محاولة لهدمه وخلق الكراهية والاحتقار له مني مُفوس الأحيال الحديدة.

وقد عرف الفكر الغربي قيمة التراث وحقيقته حتى ليتول «بسكال»؟ ( كل نسل لابد أن يستفيد أولا من الفكر الذي تركه من سبقوه ثم يزيده

أن كان عنده استعداد لذلك ، ولا تستطيع أمة ما أن تحيد عن هذا القانون ) ، ويقول جأك برك : ( أن مستقبل العرب يتمثل في احياءالماضي لأن المستقبل هو في كثير من الحالات : الماضي الحي أو الماضي الذي وقع احياؤه وعيشه من جديد ) .

ويجمع الباحثون المنصفون على أنه لم تقم نهضة جادة في أمة ما الا سبقتها دعوة لاستحياء الماضي والانتفاع به والبناء عليه وخاصة اذا كان ذلك التراث على مثل عظمة التراث الإسلامي استمدادا من القرآن السكريم والاسلام .

ويتول سيمون رايل في متاله ( الحاجة الى الجدور ) : ان لتراث الماضي في عنق الحاضر مسئولية قدسية فاذا انهدم المساضي فان عودته ضرب من المحال فوان اعظم المجرائم قسوة ان يهدم الناس ماورثوه عن السلافهم من تراث فها علينا الا ان نجعل همنا الأكبر الاحتفاظ بالذي تبقي لنا من تراث الماضي ، هذه الجدور ليست نزعة عاطفية معناها الرجعية والجمود ، وانها هي غريزة روحية تكبن في تفوسنا جميعا ، وقد التسار الى اهمية التراث فلاسسفة ومصلحون وقادة كثيرون ، وهم يرون أنه لا تعارض مطلقا بين الاتجاه الى المستقبل والمحافظة على التراث ، بل ان التركيز على التراث كقاعدة انها يجعل النظرة الى المستقبل وأن نعمل له التركيز على التراث كقاعدة انها يجعل النظرة الى المستقبل وأن نعمل له ووضوحا ، يقول ( نهرو ) : ان علينا أن نتطلع الى المستقبل وأن نعمل له جاهدين وأن نحتفظ في الوقت نفسه بتراثنا الماضي ماثلا أمامنا لكي نستمد منه القوة والعزيمة ، وخير مستقبل هو ماكان قائما على الحاضر والماضي على السواء ، أما أن نتنكر للماضي أو ننتزع أنفسنا منه فمعناه اقتسلاع النفاسنا من تربتنا فنخرج منها وقد يبس عودنا وجف مافيه من عصارة المناة الحقية )

وقد وجدت هذه الصيحة التغريبية معارضة متيقظة وقفها بهدفها الضار وبأنها تقصد الى غير مصلحة العرب والمسلمين ، كما تأكد لكثير من المستشرقين ذلك حتى أشار (هاملتون جب) الى أنه ، ليس في وسع العرب أن يتحرروا من ماضيهم الحافل كما تجرد الأتراك ، وسيظل الاسلام اهم صفحة فيهذا السجل الحافل إلى درجة لا يمكن أن يغفل عنها الساعون الى انشاء مثل عربية عليا » وقد وجه كثير من المثتفين الدعوة الى العرب والمسلمين للاحتفاظ بتراثهم الأصيل ، وقد أشار قسطنطين رزيق الى اهمية التراث حيث قال : إن لهذا التراث العربي عنصرا هاما من عناصر شخصيتنا ومهيزا من مهيزاتها ودليلا واضحا على فاعليتنا الحضارية ، وفيه من الانجازات والابداءات ماهو خليق بالكشف والابانية لنا ولسوانا ، وما

يجب أن يدفعنا الى استعادة كسبه وتمثل جوهره مئى حياتنا الحاضرة ، ويرد على اعداء التراث فيتول : ( التعريب أن هؤلاء الداعين الى نبذ التراث العربى أو اهماله انما يرددون ذلك فى عصر نرى الأمم النازعة الى حياة جديدة تعمد الى ثقافتها القديمة فتحييها وتجعلها عنوان مجدها ، وقبلة تمالها ، ففى الوقت الذى تسعى فيه كل أمة نشطة من أمم الشرق والفرب الى تقديس تقاليدها وتمجيد حضارتها لايسبع الأمة العربية الا أن تعمل على يعث تراثها القديم وروحها التى ولدت تمدنها التالد ، فكل من لا ماضى له لامستقبل له ، والامة التى لاتعنى بروحها لا يمكنها أن تؤدى رسالتها فى التمدن البقيرى ) .

ومن الحق أن يقال أن تراثنا يتصل بواقعنا ، وأنه فكر حى متجدد ومتحرك في مجال الحياة والمجتمع ، لم ينفصل ولم يتوقف ، وغضالا عن ذلك فهو ليس الا واحدا من الأسس الرئيسية للحضارة العصرية والفكر البشرى القائم اليوم فقد أعطاهما عديدا من النظريات والأفكار التقدمية البناءة وأهمها ( المنهج العلمي التجريبي ) ومذاهب الإجتماع والسياسة والاقتصاد والنفس والأخلاق والتربية ،

والمعروف أن الغرب اليوم يحجب التراث الاسلامي عن أهله:

- ١ حتى لا يعرفوا مصادر علم الغرب التي اخذوها من الاسلام .
  - ٢ حتى لا ينتفعوا بتراثهم في تحديد حياتهم ووصل ما انقطع .

٣ -- حتى يظهروهم على المتسابه والمختلط والمضطرب وحده ثم عستخلصوا منه مايروقهم ويعلنوه في نظريات لهم ينتحلونها وبحوث يفخرون بها ويتباهون على الناس ، ثم يعرضون علينا تراثنا ناظرين اليه بعين المحكط فيتطفل ابناؤنا على فتات موائدهم لقد وضعوا ايديهم على تركتنا التي هي اثمن تركات البشر وظهرنا نحن بمظهر الذي يستعير منهم ويلتمس

#### $(\Lambda)$

#### الفلسفة

لكى تفهم قيارات الفكر العالمي يجب ان نفرق تفرقة واضحة بين العلم والفلسفة ، « هذه التفرقة واضحة دوما في الفكر الاسلامي والثقافة العربية ، وقد عرفها الإمام الغزالي حين هاجم الفلسفة الالهية الوثنيسة وكرم الفلسفة العلمية في مجال الرياضيات والطبيعيات ، لأن هذه الأخيرة

مستد أميمت على منطق واضح محسوس لتعلقها بموجودات وأضحة بينما لم تقم فلسفة الالهية الوثنية على منطق وأن قامت على الوهم والافتراض لبعد مجالها عن المحسوس ، نحن اليوم في حاجة الى مثل هذه النظرة في التفريق بين العلم والفلسفة فالعلم هو مايجري داخل المعامل ، أما العلسفة فهي مايقوله أصحاب الأيدلوجيات ، العلم وأقع قائم على حساب وتجربة ، أما الفلسفة فهي نظرية عقل ناقد ، قد تخطىء وقد تصيب ١ لأنها قائمة الساسا على الفرضيات ، هناك فرق بين نظريات العلم في محال الفلك أو الذرة أو غسرها وبين نظريات السسيكولوجية الفرويدية والوجودية والماركسية والبراهاتزمية 6 وغيرها من النظريات الفلسفيسة التي وضعها فيلسوف ما من خلال تحديات عصره وبيئته وحياته الخاصة وتجربته وتفرضاته ، أن الملم حقائق أما الفلسفات فهي نظرات أصلاحية معرضة للخطأ والصواب ، صالحة لبيئة دون بيئسة ، وعصر دون عصر، أما العلم مهو تراث انسائي مشترك بين سائر البشر يقوم على قواعد عامة ، أما الفلسفات فهي ليست كذلك ، انها غير مسالحة للاستيراد والتصدير 1 فلكل فكر فلاسفته ولكل أمة نظرياتها النبثقة من قيمها الأساسية ودينها وتاريخها وتشكيلها النفسى وذاتياتها الخاصة وروحها ووجدانها ومزاجها مانها تتعلق بالانظمة الاجتماعية والأخلاقية ومتساهج الحكم والقضاء والعلاقات الإنسانية وهي تنبع اساسا من تاريخ الأمة نفسها 6 فللغرب تاريخه وقيمه وفلسفاته 6 وللعرب والسلمين فلسفاتهم ومناهيمهم التى تترجم نظرتهم الى الحياة وأسلوبهم فيها وهى ليست دائما عابلة للتصدير أو الاستمارة والنقل .

فالوجودية والمساركسية والبراجماتزمية والسيكولوجية ليست علوما لها قوة النهج التجريبي : وانها هي فلمسفات لهسا اتصسالها بالنفس الانسانية والنعتل والروح ، وكلها قوى لاتقاس بمقاييس المحسوس ، ومن هنات الفلسفات وهي قائمة على النظرة الخاصسة المحدودة بحدود البيئة والزمن معرضة للخطأ ومعرضة للسقوط مع تقسير الأزمنسة والأمكنة ، أما العلوم فهي تراث انساني مشترك بين سسائر البشر يقوم على قواعد عامة تجريبية .

ومن هنا كان خطأ قول القائلين حين يتكلمون عن نظرية من نظريات علم النفس أو الاقتصاد أو الاجتماع « العلم يقول » ذلك أن كلمة ( العلم يقول ) انما توجى الى السامعين أن مليورد لهم هو حقائق معملية غير قابلة للنقض أو التغيير بينما نظريات النفس والاجتماع والاقتصاد على عمومها هي وجهات نظر لفلاسفة وعلماء حاولوا أن يصلحوا مجتمعاتهم في ظروف محددة ، ومن هنا فهي لا تصلح للنقل أو التطبيق عنى بينات أخرى لها

ظروف تختلف وبيئات تتباين ، فضلا عن أن هذه النظريات جبيعا قيد استوحت الحضارة الغربية والبيئة الأوربية وتحدياتها الخاصية بالتراث اليوناني والروماني والمسيحي ، ومن هنا فهي تختلف اختلافا واضحا عن البيئة العربية الاسلامية بأديانها وتحدياتها وتراثها الفكرى ومزاجها النفسى وذاتياتها الخاصية ، ومشاكلها المختلفة في النوع والدرجية والتشكل .

ولذلك مان القول الحق هو ان الغلسفة وجهة نظر غلسفى صالح للنظر فيه للوخذ منه مايتفق مع البيئات والمثقافات ويرفض مالا يصلح منه ، ولا عبرة بما يقال من أن الفكر عالمي غفلك قول يصدق بالنسبة العلوم التجريبية وحدها ، أما الفلسفة الانسانية كالأخلاق والاجتماع والاقتصاد وغيها فهي لا تخضع أبدا لقوانين العلم لانها فتصل بالنفس الانسانية التي لا تخضع لقيود المقررات المعملية المحدودة .

#### ( 9 )

#### الاقتصاد

مد للاسلام مفهومه الخاص وطابعه المود للاقتصاد ، هدا الطابع المختلف عن المفهجين البشريين العالمين القائمين اليوم ، وهما الراسمالية والشفيوفية . وتحتلف الدمائم الأساسية علاقتضاد الاسلامي عن الراسمالية في أمور الملكية والبيح والرباء فالملكية الفردية في النظام الراسمالي تختلف اختلامًا كليا عنها في الاسلام ، حيث يضع الاسلام للملكية الفردية من الضوابط مايجعلها مجرد وظيفة اجتماعية ، وقد جاء الاسسلام باروع عقيدة توازن موازنة سوية بين الفرد والجماعة ، اذ أقام التكافل الاجتماعي عَلَى أَسِياسِ الأَخُوةُ الاسلامية ، وهو طراز غذ مي التعاطف الانساني جب المنصرية وقضى على التفرقة الطبيعية وجري المتيدة من التعصيب المقيت وكفل للهرأة حقوقها الاجتماعية والاقتصب ادية وعالج سبوء توزيع الثروة معالجة عادلة ، تحول دون تكديسها في يد فرد أو أفراد تسلائل دون أن يقضى على نشاط الفرد وميله الفريزي للمبادرة والإبداع وواقام التفاغيس على الساس ( القدرة والعدالة ) معا واستطاعت تجربة الحكم الاسلامي في صدر الأست للم أن تثبت نجاحها الباهر في خلق مجتمع متوازن تتكيف قيه ارادة الفرد مع صالح الجماعة وتكفل الجماعة للفرد حقوقه وتفرض عليهما معا واحبا يقوم فى الدرجة الأولى على الحاقر الأخلاقي "

ولما كان للاسلام مفهجه الخاص في الانتصاد فانه يختلف بدلك اختلافا ولمسعا وعميقا مع الداسمالية والاشتراكلة ، فحيفه اباح الاسلام

البيع حرم الربا ، ووضع على الملكية قيودا تشمل فرائض على الانفاق لا على التفاك تهدف الى المعلولة دون تضخم الثروات ودون تركيز المال في ايدى طائفة خاصة من الناس كما فرض الزكاة التي هي ركيزة التكامل الاجتماعي ، ولم يجمل الزكاة صدقة للفقراء ولكنه جعلها حقا من مال الغني لمستحقيها من غير القادرين .

ولتد غرض على المجتمعات الاسلامية في غنرة سقوطها تحت السيطرة الاستعمارية نظام الاقتصاد الراسمالي او الاشتراكي وقد ثبت غشلكليهما في تحقيق سعادة المجتمع وامنه وعجزة بالنسبة لمشكلة التضخم المالي وما نتج غنه من تضاغل القدرة الشرائية ، وبالنسبة لمشكلة التضخم المالي وما نتج عدد العاطلين عن العمل وقد ثبت أن الاقتصاد الراسمالي قصد تخلي عن كونه علما وحصر نفسه ضمن اطار نظري ضديق ينطوي على كثير من التبسط في غروضه وقد وجهت ضربات شديدة الى الاقتصاد الذي ركز على التبسط في غروضه وقد وجهت ضربات شديدة الى الاقتصاد الذي ركز النبيط المنادي والشر التي غرضتها جميع الاديان السماوية غاصبحت التصرفات الخير والشر التي غرضتها جميع الاديان السماوية غاصبحت التصرفات التنون الوضعي مهما اختفي في ثناياها من غش في المصاملات واضرار بالفير وسلب لماله ، وقد احيطت النظرية الاقتصادية باقنعة كثيفة حجبت بالنفير وسلب لماله ، وقد احيطت النظرية الاقتصادية باقنعة كثيفة حجبت كل اعتبار خلقي او انساني أن ينفذ الى هيكلها المادي .

وقد قام الاقتصاد الراسمالي في الفرب على أساس الاستغلال والاحتكار والمعاملة الربوية ، وكلها أمور نهى الاسلام عنها ، فالاسلام يحرم الربا والاستغلال والفش والاحتكار كها أنه لا يطلق المنافسة لتنشط من مصدر الفرائز وانما يبيحها في نطاق مثالياته وأخلاقياته .

اما الماركسية نقد عارضت الفطرة الانسانية بدعوتها الى الفاءالدين والايمان بالله واعتبار الأخلاق ومقاييس الحلال والحرام مقساييس متفيرة غير ثابثة ، وهي تعتمد على المادة وترى انها أصل جميع الأشياء ، وتفسر الأحداث تفسيرا ماديا خالصنا ، وتعتمد الماركسية على قاعدة باطلة ضالة هي الصراع بين الطبقات وقد دعت النظرية الى رفع مستوى العمال فلم تستبطع أن تحقق لهم شيئا ذا بال بينها استطاعت الراسمالية المغربية أن ترفع شأن الطبقة العاملة وتحقق لها كثيرا من الإنجازات ، واسسوا معطيات الماركسية احتقار الفرد ومنهان كرامته والنظر اليه كأنه عجلة في ماكينة ، وهي تعمد على تغذية العمال بالحقد ليثوروا على أصحاب رءوس الأموال ،

وبينما تنطلق الماركسية من نقطة الحقد لاراقة الدماء غان الاسسلام ينطلق من نقطة الوغاق داعيا الى التقارب والاخاء والتعاون ، وحيث تدعو الماركسية الى عداء الانسمان للانسمان يدعو الاسلام الى اعلان وحدة الاصل الانسماني ووحدة المجتمع ، وأن الناس جميعا مدعوون الى التعمارف ، ويعطى الاسسلام الناس حق التملك والمحسب المشروع حقا مشروعا ، بل شرطا أساسيا لتحميل الانسمان المسئولية المفروضة عليه للعمل غي هذه الحياة حتى يسأل يوم القيامة عن ماله من أين اكتسبه وغيم انفقه ، وهل أدى غيمه حق الله أم لا ، وقد أثبت وقائع التاريخ زيف النبوءات التي قدمتها الماركسية بعد أن قدمت ملايين الضحايا الذين ضماعوا قتلا ونفيا وتعذيبا ، وأثبت الدراسات أن الماركسية ليست مذهب الطبقة المحرومة أو المفقيرة ولمحرومة أو المفقيرة وللسرة وكراهية الإنسانية ، وقد أثبت كل التجارب التي تمت غي بلدان كثيرة غشلها ، وبرهنت على أنها ضمد الفطرة وضد العلم نفسه ، ودلت على أنهادعوة الى تخريب المجتمعات القامة نظامها المدمر .

وقد كشفت الأبحاث أنه لا سبيل الى المقارنة بين النظام الربانى المصدر الانسائى الطابع وبين الانظمة البشرية الوضعية ، وأبرز ذلك في مجالات سنة :

أولا : تضييق نظام الملكية الفسردية لخير الجماعة وفي سبيل الصالح العام .

ثانيا : تحريم الملكية الفردية للاشساء الضرورية لجميع الافراد وادخالها في نطاق المسكية الجماعية .

ثالثا : تحريم الكسب غير المشروع واعتبار الربا والفائدة من الأموال الحرام .

رابعا : القضاء على استفلال النفوذ والسلطان للحصول على المال.

خامسا : تحريم جميع المعاملات التي تنطوي على الغش والرشوة الواكل أموال الناس بالباطل .

سادسا : من أجل جعل للكية الفردية في وضع لا تطعي فيه ولا تتكدس أوجد الاسلام ( نظام ألمراث ) والوصية ، يتكفسل النظام الأول بتؤريح الثروات بين الناس توزيعا عادلا يحول دون تضخم الأموالوتجميعها في أيد قليلة ، ويعمل على تذويب الفوارق بين الطبقات ، كذلك الشان بالنسبة للوصية حيث يقسم بين أقرباء المتوفى فيوسع بذلك دائرة الانتفاع بالنسبة للوصية حيث يقسم بين أقرباء المتوفى فيوسع بذلك دائرة الانتفاع

من الملك الذى كان فرديا فأصبح جماعيا ، كذلك الشان بالنسبة الوصية حيث يمكن لصاحب المال أن يوصى بجزء من ماله لأحد ، كذلك أمرالاسلام بالزكاة والصدقة حتى يأخذ الفقير نصيبه من مال الفنى وفى هذا حد لتصاعد الملكية .

( ) . )

#### التعليم

استهدف الاسلام من التعليم تكوين النفس المسلمة والعقل المسلم وتحرير هذه النفس وهذا العقل من كل العوائق التى تحول بين المسلمين وبين السعادة والتمكن في الأرض ، ولذلك فان خطر معاهد الارساليات والمناهج الغربية الوافدة مازال يحول دون تحقيق هذه الفاية ، فقد عمد الاستعمار الى اتخاذ التعليم وسيلة الى استعباد الأمم والأفراد وخلق عقلية مليئة بالاعجاب بالغرب موالية له ، بينما هي في نفس الوقت تحتقر مقومات أمتها وتيمها وتتخذ من مرحلة الضعف التي تمر بها البلاد الاسلامية وسيلة للتشكيك في مدى أثر القيم الاسلامية ، ومن الحق أن مرجع الضعف يعود الى تهاون المسلمين في تطبيق منهج التربية الاسلامية في بيوتهم وأسرهم .

وركر منهج التعليم الاسلامي على أن يجعل أساس العلم مراعاة ميول الأطفال واستعداداتهم حتى لا يرهق الأطفال باعسال يصعب عليهم أداؤها لأنها لاتجرى مع رغباتهم ، وعلى المعلم أن يحترم اليول مهما كانت متواضعة ، وعلى المعلم أن يتجنب كل مايثير الشك في نفوس الضعفاء وأن يقتصر على المسداول المعروف ، والا يلقى على التلميذ مالا يحتسله علله ولا يلقى اليسه مالا يبلغه عقله وأن يلقى القدر السكافي المناسب مع العقول ، وقدد أعلن الاسلام أن التعليم حق لكل صبى وواجب على الدولة وهي مكلفة به أذا لم يكن أهله قادرين على الانفاق عليه ودفع أجر معلم السكتاب فينفق عليه من بيت مال المسلمين ، كما أشسار المنهج الى تعليم البنات لأن دين الاسلام عام لجميع الناس وأن طلب العلم غريضة على كل مسلم ومسلمة .

وقد رسم الاسلام أسلوبا عمليا لمنهج التعليم قرر غيه عددا من الحقائق التى ماتزال تمثل الأساس الصحيح لكل نهضة تعليمية ، ومن ذلك أسلوب التدرج فلا يخوض المعلم فى فن حتى يستوقى القن الذى قبله مان العلوم مرتبة ترتيبا ضروريا وبعضها طريق الى بعض ، وأن يأخذا من كل شيء أحسنه وأن يكون التوجه أولا إلى اشرف العلوم وهو العلم بالله عز

ونجل ومالنكته وكتبه ورسله والعلم بالطريق الموصل الى هذه العلوم 4 والا يدع العلم من نصبح المثعلم شبيئا وذلك بأن يمنعه من التصدي لرتبة قبل استحقاقها أو التشاغل بعلم خفي قبل الفراغ من الجلي مع التنبيه على الغرض من درس العلوم وعلى المتكفل ببعض العلوم أن اليقبح في نفس المتعلم العلوم الأخرى ، فهذه أخلاق مذمومة للمعلمين ، بل المتكفل بعلم واحد ينبغى أن يوسع على المتعلم طريق المتعلم مع غيره وأن يراعي التدريج في ترقية المتعلم من رتبة الى رتبة ، وعلى المسلم أن يقتصر بالتعلم على قدر فهمه فلا يلقى اليه مالا يبلغه عقله ، وذلك وفقا لقول النبي صلى الله عليه وسلم ( مامن أحد يحدث قوما بحديث لا يبلغه عقولهم الأكان متنة على بعضهم) وعلى المتعلم أن يعلم نسبة العلوم إلى المتصد كما يؤثر الرفيع القريب عن البعيد والمهم على غيره وعلى الطالب الآيدع منا من العلوم المحمودة ولا نوعا من انواعه الا وينظر ميه نظرا يطلع به على متصده وغايته طالبا التبحر لأن العلوم متعناونة وبعضها مرتبط بيعض 6 وعليه أن يراعي الترتيب ويبدأ بالهم قان العمر أذا كأن لايتسع لجميع العلوم عالبا فالحزم أن يأخذ من كل شيء أحسنه ويصرف جمام قوته-من الميسور من علمه الى استكمال العلم الذي هو اشرف العلوم .

### (AA)

## الملم

دعا الاسلام الى العلم نبيدات آيات القرآن بالدعوة الى القراءة شم القيام وجعلت القراءة باسم الله خالصة ونسبت التعليم الى الله الذى علم بالقلم و ورد لفظ العلم ومشتقاته في القرآن في ( ٨٧٠ آية ) والعلم الذي علم بالقلم ، وورد لفظ العلم الى تحصيله هو العلم على اطلاقه وليس علم الدين فحسب ، وكانت دعوة الاسلام الى العلم فرتبطة بالنظر الى آفاق الدين فحسب ، وكانت دعوة الاسلام الى الفلم فرتبطة بالنظر الى آفاق السماء والأرض والتأمل والتدبر والتفكر ، والى النظر في مباديء الخلق في أحوال الأمم التى اندثرت وما تزال بقايا حضاراتها ومدنياتها فنظرة الاسلام الى العلم نظرة جامعة قسد حاطها منهج كامل المهرفة والفهم له مقوماته وضوابطه ، فقد دعا الى البرهان والحجة والتجرية وحث على الاجتهاد وجعل له أجرين وحرم التقليد ، ولم تكن هذه الدعوة بغير هدف، ولكنها كانت ترمى الى أن يمثلك الانسان ارادته ومسئوليته فيحقق امانة وجوده ورسالة استخلافه .

فقت دعا الاسكام الى السيطرة على الحياة والى تملك مواردها ومقدراتها والى المائها وتسخير مواردها وتعسكيلها ودعا الى السكشف

والابتكار وجعل المبتكرين الثواب وأمر بتعمير الأرض والتنسسانس في الصنائع والفنون النائمة وأعلن أن العلم يزكو بالانفاق وقد أخذ الله الميثاق على الذين يعلمون أن بينوه للناس ولا يكمونه .

ودعا الاسلام المسلمين الى استعمال حواسهم الطاهرة في النظر والتأمل كما حرضهم على طلب العلم والمعرفة والنظر في الكون والتأمل هي الكائنات والتنقيب عن أسرار الوجود ، وحث حثا متواصلا على العماية بتنمية المعتل الانساني وترقية الشخصية الانسسانية بالضرب في الأرض وتعرف أحوال الأمم وطبائعها ودرأسة ماهي عليه من نظم وعادات، وهكذا غتح الاسلام الباب امام البشرية لتتقدم الى مجالات البحث العلمي والمدنية وكان ظهور الاسلام هو منطلق التحول الصناعي في العالم كله . ولقد كان من آثار ذلك أن أقام الاسلام للعلم منهجه ومنطلقه من حسرية البحث وصراحة الفكر وسلامة النظرة بعد أن جرر العقل البشرى من الوثنيسات والمادة ، وعلم العالم كيف تتفق حرية الفكر مع استقامة الدين واستطاع السلمون أن يحققوا خطوات واسعة في هذا الجال في نفس الوقت الذي ظل مجرى عقولهم سليمان قائما على الايمان بالله مصدر العلم ومعلم الانسان اسرار الكون وقوانينه ، ومن أجل هذا المنطلق غرق الاسلام بين العلم النامع والعلم الذي لاحاجة اليه ودعا السلمين الى أن ياخذوا من كل علم بما هو أحسنه وفي عهده النبي وضعت فكرة القياس ووضعت قواعد القياس وشرائط العلوم ، وتكلم الصحابة في عهد النبي نى العلل ، وأن كثيرا من الواقعات لم تندرج في النصوص الثابتة فقاسها الصحابة بما ثبت والحقوها بما نص عليه بشروط ، من تلك الالحاق، وقد تميز العلم الاسلامي بأنه حي واقعى تجريبي خال من عنصر الخيال والقصية ومقيد باللاحظة والتجربة ، فقد كان الفكر الاسلامي ثمرة عملية نقد كبيرة وعملية الفكر السابق وتجديد وبناء استغرق قرونا زاهرة في حياة العقل في الاسلام فقد اعتمد العلماء السلمون على العقل والحس مطالبين أنفسهم وغيرهم بالدليل والبرهان واستطاعوا بعد الاطلاع على معارف الأمم أنيصححوها ويسيروا بالمعرفة خطوات هائلة ، وكانتجديدهم المعلوم الطبيعية والكونية من طرق شستى مع الاعتماد على الملحظة والتجرية مصحح المسلمون معارف القدماء وابتكروا علوما خاصة بهم ، وضع جابر بن حيان علم الكيمياء ، ووضع الحسن بن الهيثم علم الضوء بمعناه الحديث ، وجدد البتاني علم الفلك ، أقاموا العلوم على التجربة وأنشأ السلمون المنهج التجريبي الاسلامي، مخالفين المنهج اليوناني ونقدوا المنطق الأرسطى ، ووصل المسلمون الى فكرة الخواص اللازمة لكل ذات، وهي الفكرة التي صبغت المنهج الاستقرائي الحديث بصبغتها الخاصة ،

وكان المنهج التجريبي الاسلامي هو اساس الحضارة المعاصرة وهو الذي دفع أوربا الى العمل وأخرجها من جحور الوثنية والرهبانية ، وصحح المسلمون أغلاط أرسطو وجالينوس وأغلاطون ، وأبطل صناعة التنجيم وأبطل القول بأن المكواكب تجلب السعادة أو أن بعضها يجلب النحس، وقال أن اليونان أخذوه من غير برهان ولا قياس وقد أقام المسلمون المنهج العلمي التجريبي على قواعد رئيسية لاتخضع للاهواء ولا للغايات الخاصة ولا للمطامع وبذلك قرر الاسلام دستور العلم ،

#### (11)

#### الفن

يقوم المفهوم الاسلامى للفن على استجالة التناقض مع المفطرة فاذا كانت الفنون من روح الفطرة وجب الا تخالف أو تناقض دين الفطرة: دين الاسلام فى شيء فاذا خالفت الفنون الدين في اصوله ودعت صراحة، أو ضمنا الى رذيلة من امهات الرذائل التي جاء الدين لحاربتها ، وعاقت الانسان عن أن يعمل بالفضائل التي جاء الدين لايجابها على الانسان حتى يبلغ جاقد له من الرقى فى النفس والروح ، وأذا خالفت الفتون الدين في شيء من هذا أو فى شيء غير هذا فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون باطلة ، فنون جانبت الحق واخطأت الفطرة التي فطر الله عليها الناس والخلق (محمد أحمد الفعراوى) ،

ومفهوم الفن في الاسكلم يقوم على أساس أنه عنصر من عناصر الفكر يتكامل مع الأدب والاجتماع والأخلاق والدين والحضارة ، وهو في الاسكلم له طابعه الأصيل الواضح المساين لمفهوم الفن في الثقافات والحضارات الأخرى ، وقوامه الأخلاق وطابعه التوحيد يتسامي بالغرائز ويرتفع بالنفس بالانسانية الى الكمال دون أن يبعد عن الواقع .

والفن في نظر الاسلام أداة تجميل الحياة ووسيلة الاسهاد الروحي والنفسى بتحرير الانسان من عالم الأهواء والغرائز واطلاقه في نظرة حرة الى الكون والوجود ، يعرف فيها قدرة الله وعظمته ويزداد بها ايمانا.

وقد كان الفن اليوناني بطابعه المادي والوثني يجعل الأولوية للتماثيل المجسمة اعجابا بالأجساد وعبادة لصور الجمال ومظاهر القوة ، ولكن الفن الاسلامي مستمدا من مقوماته الأساسية يجعل البيان والشعر والأدب في مقدمة قائمة الفنون: الكلمة البليغة والفكرة الموحية وذلك انتقالا من عالم المفكر ، فالتأمل اوسع العوالم والتفكر في خلق الله

اعظم معطيات العقل والروح: (نون والقلم وما يسطرون) وبذلك اصبح رائد الفن: البيان الذي يتمثل في أسمى صوره بالقرآن السكريم وبذلك دفع الاسلام الفن البشرى الى الأمام انتقالا من مفهوم الماديات في الفن الى مفهوم المعنويات وسلك المعنويات والماديات في اطار جامع متكامل وبذلك فقد حرر البشرية من مفهوم المادية الخالصة التي تقدس الجسد والشهوات والغرائز والوثنيات وتقيم لها المهرجانات والطقوس ، ودفع البشرية الى الانتقال من تجسيد البطولة في صورة مادية الى تسكريم عمل الانسان نفسه .

وأبرز سمات الفن في الفكر الغربي لا تجد في مجال الفكر الاسلامي مجالا لها . فالاسلام لايقر عبادة الجسد الجميل عبدة وثنية بحيث يقدم له القرابين وكل مايتصل بذلك من اسلطير الحب والجمال عند الاغريق وهي حافلة بالمباذل لاتجد في افق المجتمع الاسلامي قبولا .

كما أن الاسلام لايقر فكرة الصراع بين الآلهة والانسان أو بين القدر والانسان على النحو الذي يقوم عليه الفن الغربي ، ولا يؤمن المسلم بأن الانسان يثبت ذاته بمصارعة القدر ولا بأن البطل الصالح يتحطم على يد القدر ، وكل هذه المعاني مستمدة من فكرة الخطيئة الأصلية والمسلم لايؤمن بتعدد الآلهة ولا تجسيد الآله في صورة وثن حسى ملموس كالتماثيل العديدة في العقائد الغربية في ذلك الخلط العجيب بين المسيحية والهلينية . كما أن المسلم لايؤمن بعبادة الطبيعة أو المحسوسات ومن هنا فأن منهوم الفن في الاسلام محرر من كثير من هذه القيم التي يقوم عليها الفن الغربي والتي تتعارض اساسا مع الإيمان بالله الواحد .

كذلك فان الاسلام لايتر تجسيد البطولة في صورة مادية ، ليسفقط حفاظا على مفهوم التوحيد من خطر الاتصال بالتماثيل والأصنام التي كانت تمثل عبادات ماقبل الاسلام ، ولسكنه ارتفاعا بالنفس الانسانية من ان تتمثل في مفهوم مادي ، بينما جاء الاسلام محررا للبشرية من التجزئة بين الماديات والمعنويات والفنان المسلم له طابعه المبدع متحررا من الخضوع للمذاهب الوثنية التي تقول بتقليد الطبيعة أو التفوق عليها ، ولذلك فهو قسد طرق آفاقا أخرى غير هذه الآفاق هي التعبير عن المعاني فأوجد انواعا من الخطوط والدوائر والزخارف والوحدات المتشابكة والمتداخلة .

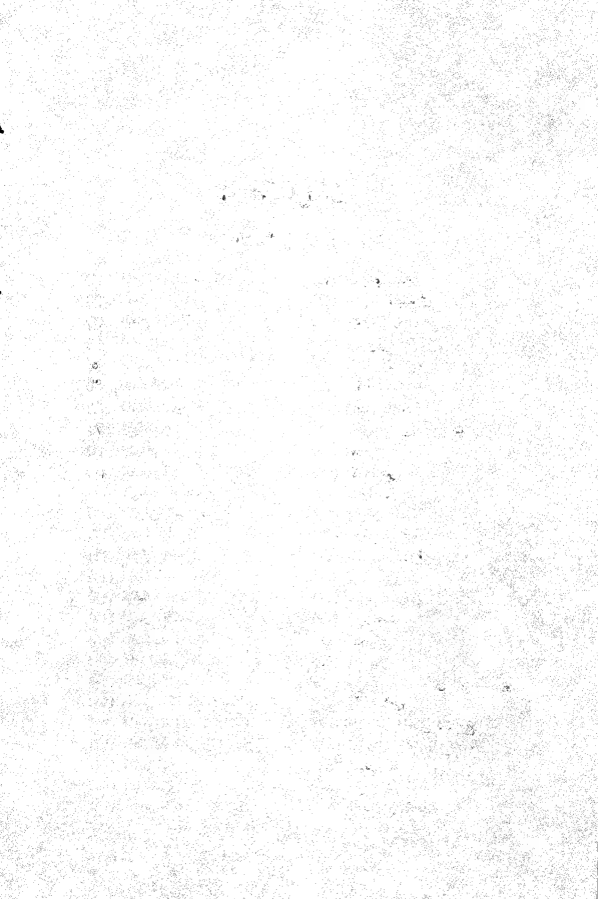
وهكذا حقق الفن الاسلامي مذهبا جديدا مستمدا من حقائق الاسلام فكان فنا منطلقا وتجريديا معبرا وليس جامدا .



# الفصل الثاني

# الفكر الاسلامي والشبهات المثارة

| (۲۷) الفرعونيــة              | (١) الثقافة والحضارة                             |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|
| (۲۸) التفوق البشري            | (٢) مصطلح الضمير                                 |
| (۲۹) تجارة الرقيق             | (٣) المفتح الاسالمي                              |
| (۳۰) موسیقی القرآن            | (٤) التصوف                                       |
| (٣١) اللغة العربية            | (ه) التبوة                                       |
| (٣٢) مهمة الجامعة             | (٦) الأمة الأمية                                 |
| (٣٢) تمثيل الصحابة            | (V) العلمانية                                    |
| (٣٤) القوميات والأقليميات     | (٨) المقانية                                     |
| (۹۵) السرح                    | (٩) الأرقام                                      |
| (۲۷) الاساطي                  | (۱۰) الثورة                                      |
| (۲۷) القرامطة                 | (١١) طوالع البخت                                 |
| (٣٨) اخوان الصفا              | (۱۲) القرآن السكريم                              |
| (٣٩) الزنج والقرامطة          | (۱۳) وحدة الأديان                                |
| (٠٤) الحرف اللاتيني           | (١٤) تاويل المجزات                               |
| (١)) الفاظ القرآن             | (١٥) السلفية                                     |
| (۲۶) نظریة دارون              | (١٦) كتابات الأطفال                              |
| (۲۶) الجهاد                   | (۱۷) الفكر الفلسفى                               |
| (٤٤) التوراة                  | (١٨) الفلسفة المادية                             |
| (٤٥) الإنسان                  | (١٩) علم النفس الحديث                            |
| (٢٦) المنهج العسلمي الفسربي   | (٢٠) أخلاق الاسلام                               |
| والاسلامي                     | (٢١) تفسير التاريخ الاسلامي                      |
| (۷۶) التفسير المادي التاريخ . | (٢٢) الحكومة الثيوقراطية                         |
| (٤٨) أهل السنة والجماعة       | (٢٣) الحكومة الإسلامية                           |
| (٤٩) الوثنيـة                 | (۲٤) الماسونية                                   |
| (٥٠) الرقيــق                 | (۲۵) اليونسكو                                    |
| (٥١) السنة والثنيعة           | (۲٦) الوحي                                       |
|                               | 그 그림 교육 하는 모임들은 가입되다 그 그 그 그 그 그 그 그 그 나는 한 혹하다. |



#### شبهات حول الثقافة والحضارة

من الشبهات المسارة والتي كثر ترددها القول بترابط الثقافة والمضارة وان على الأمم التي تأخذ الحضارة الغربية ان تأخذ الثقافة ايضا ذلك لأنه لا سبيل الى التعرقة بينهما .

ومن الحق أن يقال في هذا المجال أن الأمم حين تقتبس من أمماخري لاتنقل الثقافة ، ولكنها تنقل الحضارة المثلة في الوسائل الملاية في الحياة الاجتماعية ، أما الفكر فلا سبيل الى نقله ، لأن لكل أمة فكرها ، وتجربة أوربا مع الحضارة الاسلامية والفكر الاسلامي قد سسبقت على الطريق فقد نقل الفربيون الحضارة الاسلامية وترجموا العلوم ونقلوا المعاملوادوات التجارب ولكنهم لم يقبلوا الفكر الاسلامي المستهد من القرآن والمتوحيد ، وأقاموا فكرهم وثقافتهم على أساسها القديم المستمد من الفلسفة اليونانية الاغريقية ، وجاعت استمداداتهم من الفكر الاسلامي خالية من طابع هذا المكر فقد جردوها وصهروها في ثقافتهم وكيانهم فلم يتحولوا بها غلماذا لايقف المسلمون مثل هذا الموقف ويقلدون الغرب في هذه الخلة .

ذلك هو الأمر الطبيعى للامم والثقافات والاتجاه الصحيح لعسلاقات الحضارات بين الشعوب .

فالقول بأن على المسرب والمسلمين أن ينقلوا الحضارة وثقافتها ( وما يحمد منها وما يعاب ) هو قول باطل مغرض وهو صوت التغريب والمغزو الثقافي وهو ليس خالصا لوجه الحق ولا وجه العلم ولا خالصا في نصح هذه الأمة ، ولسكنه زيف وغش يراد به صهر هذه الأمة في اتون الفكر الغربي ، وتحويل الفكر الاسلامي الى فكر تأبع ذليل قدد سقطت عنه مقوماته وذاتيته وذاب في الأمهية والشعوبية المعالمية وهو أمر أن يحدث في الاسلام وجذوره العميقة التي لا يمكن أزالتها ، ولأن المسلمين والعرب قد بلغوا مرحلة الرشد الفكري فلم يعودوا يخدعون عنراي مضلل مزخرف فضلا عن الثقة السكاملة باشتارة القرآن السكريم : ( انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون ) .

ولقد فرضت على مجتمعنا وفكرنا الاسلامي صراع الثقافات: الثقافة الفرنسية والثقافة الانجليزية والثقافة الأمريكية والثقافة المسلمية وكل منها له وجهته وان كانت وجهة الثقافة الماركسية تختلف من ناحية الخلاف بين الراسهالية والشيوعية .

# (4)

#### شبهات حول مصطلح الضمي

مصطلح الضمير : من التعبيرات التي استحدثتها كتبالاخلاق الغربية وهو مصطلح اريد به احلال مفهوم اخلاقي منفصل عن مفهوم الأديان المنزلة فحيث يدعو الاسسلام الى بناء الانسان بالتقوى ويجعل منه قوة فعالة تحول بين الانسان وبين الشر دعا كتاب الغرب الى مايسني بالضمير ، والضمير بهذا المفهوم لا يتشكل الا في مفاهيم البيئة والثقافة والعقيدة. فاذا تشكل على معنى التحرر من قيم الأخلاق أو اعتبارها نسبية لا ترتبط بالانسان ولا بالمثل الأعلى فانها يجرى الضمير معها هذا المجرى ، وحينئذ بالاستطيع أن يحقق شيئا بهفهوم الضمير الذي يشكله مفهوم الأخلاق المرتبطة بالعقيدة المؤمنة بالجزاء الآخر .

هذا المعنى الذي المت اليه الدكتور عبد الطيم محمود وهو يجليك بقوله ان خرافة الضمير هي من أوهام العصر الحاضر حيث لانجدد في معاجم اللغة ذلك المعنى الأخلاقي الذي نفهه من هذه الكلمة في الوقت الحاضر ، ولقد استعمله الغرب كثيرا واشساد به حينها اراد ان يضبع للأخلاق اساسا ومقياسا منفصلين عن البدين ، حين اراد الغسرب ان يتخلص من سيطرة السكيسة وأن يخرج من سلطانها ، وكان الدين اذ الك الساسا ومقياسا للاخلاق ، غلها أريد التخلص من الدين حوى البحث بن الدين بوجي الضمير الاسساس الذي لا المناسا ومقياسا للاخلاق ، غلها أريد التخلص من الدين حوى البحث بن الدين بوجي الضمير الاسساس الذي لا المناس الذي لا المناس الذي المناس المن

ومن الثهبه التي جعلت النساس يؤمنون بسنزلة كبري للضمير

ويرنعونه أنه قد شاع بين بعض الطوائف أن الضمير قوة غطرية معصومة بطبيعتها ، الضمير قوة غطرية ألا أنها تتلون بحسب ماتتغذى به من ثقافة وبيئة ووراثة اوهى تختلف في الفرد الواحد بحسب اختلاف سنهوتنقله من بيئة الى بيئة وبحسب السكتب التى تمده بالثقافة العقلية أو التهذيب الروحى وبحسب أخلاق الأصدقاء الذين يلازمهم الانسان في حياته .

ومن هنا مان الضمير ليس قوة معصومة بطبيعتها بل هوة متسارجح متقلب لايستقر له قرار .

أما الأساس في الأخلاق والمقياس الذي يلجأ اليه الدين يستمد منه المهداية والارشاد غانه هو وحده المعصوم ، والاسلام قد اتى في الجانب الأخلاقي بكل مانتطلبه النفوس المرهقة والأفلدة المتعطشية للاستقامة والانابة .

أما صلة الدين بالضمير غانها صلة هيمنة وتوجيه وارشاد وسيطرة الهيمنة تستمر مدى الحياة غاذا زالت اختل الضمير .

#### (4)

# شبهات حول الفتح الاسلامي

حاولت بعض الشبهات الغربية المثارة الطعن في الفتح الاسلامي وتزييف مفهوم انتشار الاسلام بتفسيرات مادية مضللة والحقيقة أن الفتوح الاسلامية لم تكن حركة توسعية ولا حربا صليبية ضد السيحية وانما كانت رسالة تمدنية لاتدهف الى أي لون من الولن الادماج .

وفى هذا المعنى يقول سامى اليافى فى كتاب ( المضارة الانسانية بين الشرق والغرب ) : ان انتصار العرب المذهل ليس مرده ضعفالدولة البيزنطية بعد ان استغرقت الحروب الفارسية مواردها ، هـذه مفالطة صارخة لأن الامبراطور هرقل قـد اتهى حرب الفرس بالنصر الباهر عام ٨ ه ( ٢٢٩ م ) ثم تمتع خمس سنوات من السلم الشامل قبل أن يفاجأ بالغزو العربى ، وقد أعد العدة بنفسه وعين أخاه ستودور لقيادة الجيش الذي دحره المسلمون فى أجنادين ، ولا ريب أن انتشار الاسلام فى هذه المرحلة القليلة التى لم تزد عن ثمانين عاما قـد أدهش المؤرخين ، ولانهم جروا عن فهم الأثر المعنوى والروحى والنفسى للاسلام فى البلد التى حذاها فقد ذهبوا مذاهب مختلفة فى التعليل ...

والواقع أن النصر الاسلامي الاسلام هو وحده القادر على طرح الفهوم الأصيل لهذه الظاهرة ولقد اجمع المؤرخون على أن سرعة انتشار الاسلام أمر فريد عجيب على مدى التاريخ ، ذلك لأن المسلمين لم يكونوا على الحكرة العددية ولا من قوة العدد والمسلاح ولا من حيث استيعاب الفنون العسكرية ولا من حيث حضارة العلم والمدنية ، غير أن التفسير المسحيح والسليم أن سرعة انتشار الاسلام أنما ترجع الى أنه كان أغضل المحيح والسليم أن سرعة انتشار الاسلام أنما ترجع الى أنه كان أغضا أنه وجد في كل مكان ذهب اليه أمما استولى عليها الخمول وغشا فيها النهب والعسف ، غليا جاءها الاسلام لم يجدد الا حكومات مستعده الامبراطورية الرومانية مبنيا على الاسترقاق ، وكانت الآداب والثقاقات الامبراطورية الرومانية مبنيا على الاسترقاق ، وكانت الآداب والثقاقات منتذا ومخلصا ، ذلك لانه أقام العدل ، ولحدت جماهير الأمم في الاسلام منقذا ومخلصا ، ذلك لانه أقام العدل ، ولحدت جماهير الأمم في الاسلام الناس يدخلون قيها باختيارهم وقد دخلوا قي هذا الدين حين تبين لهم صدق الداعين اليه .

اما تلك التنسيرات التى تقول بأن قسوة الحياة المادية والاقتصادية هى التى دفعتهم الى التطلع الى مافى البلاد التي فتحوها من موارد اقتصادية فانه باطل لأنه لو صح لاقتصر المسلمون على فتح البلاد الخصبة الفنية ولما ذهبت جيوشهم وقبائلهم الزاحفة الى البلاد الفقية الشحيحة النائية عن مواطنهم ، ولسكن الحقيقة هى أنهم كانوا يهدفون الساسا اللي نشر كلمة الله ورسالته الى النساس كافة وفي كل مكان مهما احتملوا في ذلك من العسر والمشقة ، ولو كان لهذا التفسير المادى أي ظل من الحقيقة لأسرع الخلفاء الراشعون الأولون الموجهسون لتلك الفتوح الى نقل متسار مططانهم وحكمهم من مكة والمدينة وصحراء الجزيرة العربية الى غيرها من البلاد المفتوحة .

#### ( { } )

#### شبهات حول التصوف

من المحاذير التى توجه الى التصوف تيامه على مفهوم الدوق ودعوته للوصول الى الحقيقة عن غير طريق العقل ، قائلين بأن القلب أو البصيرة الداخلية قادرة على اكتفاه الحقيقة .

وهذا القول من شائه أن يعمل على استقاط الجانب العقلى في الاسلام وما يتصل بالعلوم المستسبة ، وقد كان مفهوم الاسسلام في منابعه

الأصيلة قائما على العقل والقلب معا دون تفرقة بينهما أو أعلاء لجانب دون الآخر .

ومن طريق انفصال الجانبين المتكاملين دخلت الى التصوف مفاهيم التحلول والاتحاد ووحدة الوجود وغيرها من نظريات عرفتها مذاهب الروحية القديمة ، ولقد كان من اخطر ما وصل اليه الفكر الصوفى ذلك الجانب الذي يتصل بالسكرامات واسقاط التدبير ونبذ العقل والتواكل واستقاط التكليف من صلاة أو صوم أو حج أو غير ذلك من فرائض ، بدعوى الترقى عن العامة ، ومن ذلك وسألة التفرقة بين الظاهر والباطن ، والايفال في تفسيرات باطنية للمصطلحات والكامات تختلف عن مفهوم السنة الجامعة .

هذا اللون من التصوف الفلسفى المتحرف هو الذى أوصل المسلمين الى مرحلة الجبرية الذى جعل المتصوفة أولياء للمستعمر بعد أن كانوا فى ايمانهم بالجهاد حربا عليه ، وكان لهم دورهم الواضح الضخم فى متاومة نفوذ الحملات الصليبية والاداله منها ، ثم تحول الصوفية فى أبان الاحتلال الفرنسى والبريطاني فأصبحوا أولياء للنبوذ الأجنبي ، وهذا هو التصوف الذي انتقده جمال الدين ومحمد عبده واقبال وابن باديس .

وقد حمل الباطنية الآيات مالا تحتمله بدعوى النفاذ الى عالم الاسرار والانوار ، كذلك فقد ذهب بعض الصوفية في الزهد والتقشف مبلفا من المغالاة حتى يصل الى قريب من مفهوم الرهبانية المسيحية ، وليس هذأ مفهوم الاسلام في الزهد والتقشف ، ولم يرسم الاسلام لاتباعه حياة الزهد والنسك ولا حياة الاستفراق في الترف والنعيم ، وهوا يرفض العزلة والانقطاع كما يرفض الاتكباب على الدنيا ، فالاسلام دعوة وسطية من الجمع بين الروح والمادة في اطار الحدود التي اقامها الله تبارك وتعالى ، وقد فهم أن تكون الدنيا في أيدى المسلمين وليست في قلوبهم وان تكون موجهة الى الله تبارك وتعالى ، وكذلك جعل الاسلام اللكرامة خالصة لصاحبها بحيث لا تكون مفروضة على أحد ولا حائلة دون القيام بأى فريضة من فرائض الله تبارك وتعالى .

#### ( a )

#### شبهات حول النبوة

طرحت المخططات التغريبية من خلال مفاهيم الفلسفة المادية شبهات جديدة حول النبوة والوحى ، تحاول أن تلقى ظلال الشك بالقول بأن النبوة تجربة ذهنيئة فكرية ، وأن النبى قد أدرك ما أدرك من النبوة نتيجة تحدرته على التركيز واستدامته على مستوى تجريدى لا يطيقه غيره ، ولا ريب أن هذه من الدعاوى الباطلة التي فندها مفكرو الاسلام المعاصرون على أساس واضح صريح ، أن أى أنسان مهما بلغ من التركيز لا يستطيع أن يكون نبيا ، لأن النبوة ليست تجرية ، ولماكان أبرز ظواهر النبوة هي الوحى ، ولما كان هذا الوحى يهبط فجأة في لحظة مجهولة للنبى كأنه ومضة خاطفة لم يسع اليها ولم يتوقعها ، كان من الاستحالة القول بأن النبوة مما يمكن أن يتحصم اليه أي انسان مهما بلغ من النبوغ أو الذكاء .

ولا ربيب أن أبرز صفات الوحى أنه من خارج الذات ، فهو ليس نتيجة فيضان نفسى أو كبت لمجموعة من التأملات احتشدت وتفجرت في نفس النبي على نقسه ، والقائلون بهذا هم من المنكرين للنبوة الخائضيين بالبياطل في وصفها ، ولا ربيب أن النبوة هي من الاصطفاء الرباني العلوى المسبوق ببعض الإرهاسات ، وليكنه لا يعرف مايسمي بالتدرج المؤدي الى النضج في النهاية ، والنبوة تكليف فجائي ينفي الارادة فلا خيار لنبي في أن يقبل أو يرفض ما يأتي به الوجي (ما ينطق عن الهوى أن هو الا وحي يوحي ) ،

ان محاولة الفكر المسادى محاولة باطلة وخاصة في محاولة تجريد النبي صلى الله عليه وسلم من كل ماهو سماوي غيبين ، ولا شك الهم مخطئون في تصورهم انه صلى الله عليه وسلم « اختفى » في غار حراء ليفكر في احوال قريش وكيف يستثققهم من مطالم السادة ، أو قولهم أن الاسلام ثورة اجتماعية فالاسسلام ليس ثورة ، ولسكنه دين سماوى اختار الحق تهارك وتعسالي توقيته ومكانه ورسوله دون تقيد بأي تفسيرات الحق تهارك وتعسالي توقيته ومكانه ورسوله دون تقيد بأي تفسيرات مادية مما يحكم به الماديون على الثورات والحركات الاجتماعية ، وللنبي الله عليه وسلم عصمة وقدائمة وهو ليس بشرا فحسب ، ولسكنه « بشر يوحى اليه » : ( قل انها أنا بشر مثلكم يوحى الى ) أنه ليس بشرا مثلنا لأنه يوحى اليه » : ( قل انها أنا بشر مثلكم يوحى الى ) أنه ليس بشرا التقرق هو سير النبوة والنبي معصوم يتلقي من ربه التشريع والتكليف وهو لا ينطق عن الههوى .

# (7)

#### شبهات حول الأمة الأمية

# (ا هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم ))

كان العرب امة أمية وعند أهل السكتاب من اليهود والمسيحيين أن الأميين هم غير بنى اسرائيل ، وكان اليهود يعتبرون أن كل ماعداهم أميون وبالمعنى العصرى « جوييم ■ وذلك بعد أن دخلت عليهم مفاهيم الفرور والاستعلاء والادعاء بأنهم شمعب الله المختار ، فقد اعتبروا أن كل من عداهم أميون ، ووصف الأميون بأنهم لم ينزل عليهم كتاب سماوى ، فكان العالم قبل الاسلام أهل كتاب وأميون ، فأرسل الله تبارك وتعالى في العالم قبل الاسلام أهل كتاب وأميون ، فأرسل الله تبارك وتعالى في الأميين رسولا منهم ، وأنهم كانوا قبل نزول السكتاب في ضلال مبين ، فالعرب كانوا أميين — قبل الاسلام — بمعنى أنهم غير ذوى كتاب سماوى شم أصبحوا بعد أما مسلمة ، وأمة وسطا وخير أمة أخرجت للناس ، (وكذلك جعاناكم أمة وسطا ») و ((كنتم خير أمة أخرجت للناس ))

ومعنى هذا أن الانتسلام ليس الا الرجوع الى الدين الأصلى: الى الحنينية السمحاء التى جاء بها أبراهيم الخليل: ( ماكان أبراهيم يهوديا ولا نصرانيا ولسكن كان حنيفا مسلما ) ( ثم أوصينا اليك أن أتبسع ملة أبراهيم حنيفا ) .

ولسكن ليس معنى الأمية ان كان العسرب قبل الاسسلام يجهلون القراءة والسكتابة كسا يشيع بعض المستشرقين ، ذلك أن كلمة الأمي والأميون ليس معناها الذي يجهل القراءة والسكتابة ، بل أن معناها أن الأميين غير العبرانيين ، وأن كلمة الأمي التي يوصف بها النبي ليس معناها الذي لا يقرأ وأنما معناها النبي غير اليهودي ، فقسد كانوا يقولون النبي منهم وحدهم وأن الرسول لايبعث الا منهم ، وقد نقل الله النبوة منهم الى العرب بعد أن عجزوا عن حمل الأمانة وخالفوا وغيروا وبدلوا ، فالأمية نسبة الى الجماعة العربية في الجزيرة العربية التي لم تعتنق اليهودية النصرانية دينا ، فصارت أمة تختلف في عقيدتها عن أصحاب تلكم المعتيدة ، هذه الأمة هي اكثرية العرب السكائرة التي لم تقبل اليهودية أو النصرانية دينا الى أن أظهر الله تبارك وتعالى من بين ظهرانيها رسولا من أنفسهم ،

والأمية بالنسبة للنبى صلى الله عليه وسلم بمعنى أنه لم يكن يكتب أو يقرأ أنما كانت الأمية احدى معجزاته، لتنفى عنه سوء الظن في تعلمه ما اليه من السكت التي قرأها أو الحكم التي تلاها ( وما كنت تتلو قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك أذا لارتاب المبطولن ) .

هذه الخلة من الأدلة القاطعة على أن القرآن من عند الله ، فهم لم يستطيعوا أن ينكروا أميته ، ولسكن ادعق أنه طلب من آخرين أن يكتبوا له أساطير الأولين ( وقال الذين كفروا أن هذا الا أهك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون ) فقد جاءوا ظلما وزورا ، وقالوا ، وقالوا أساطير الأولين الكتبها فهي فهي تملى عليه بكرة وأصيلا ) .

ويتول الباحثون : ان كلمة أمى في الآيتين الواردتين في القرآن :

- النين يتبعون النبى الأمى الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والانجيل ( الأعراف )

- فآمنوا بالله ورسوله النبى الأمى الذي يؤمن بالله وكلماته واتبعوه لعلكم تهتدون ( الأعراف )

معناها: الرسول الذي لاينتمى الى بني اسرائيل ، اذ كان اليهود يزعمون أن الرسالة مقصورة عليهم وليس من حق رجل غير اسرائيلي ان يبعثه الله مكتبهم الله في زعمهم هذا بأن ابتعث من اليهرب رسولا جعله خاتم أنبيائه ورسله ، وجعل رسالته عامة للبشر جميعا وخالدة الى يوم القيامة ، وبذلك ينفى الله زعمهم بأن الرسالة لاتكون الا في بني اسرائيل، لأن نوحا وهودا وصالحا وابراهيم ولوطا واسماعيل واسحق وكثيرا من الأنبياء لم يكونوا من نسل اسرائيل ( انا اوحينا اليك كما اوحينا الى نوح والنبيين من بعده واوحينا الى ابراهيم ) الآية (سورة النساء ١٦٣) .

وغى الحديث: أنا أمة أمية لاتكتب ولاتحسب، الشهر هكذا وهكذا... وجاء غى شرح أبن حجر القسطلاني للجديث أن المزاد بالأمية النسب الى أمة المرب لأنها لا تكتب أو النسب الى الأم أى أنهم على أصل ولادة أمهم أو لأن المرأة هذه صفتها غالبا ، أو النسب الى أم القرى .

وقال الزمخشرى : ان النبى أمى نسبة الى أمة العدرب حين كانوا الإحسنون الخط ويخط غيرهم عن سائر الأمم ثم بقي الاسم وإن استفادوا المكتابة فيما بعد ، وقيل نسعب الى الأم أى كما ولدته أمه ، ذلك أن العرب كانوا كتاباً وقراء منذ العصر الجاهلي ، عن اقاليم شتى غلم يكونوا يجعلون

المحدابة والقراءة ، تلك الجهالة التي رددتها الألسنة والأقلام وما تزال ترددها ( أحمد الحوفي ) وقال الألوسي أن النبي صلى الله عليه وسلم مامات حتى قرأ وكتب ( روح المعاني ) وقال الذهبي أنه لايمنع أن يتعلم النبي كتابة بعض الجمل من كثرة ما أملي وليس هذا بمخرج له من الأمية أما كلمة أقرأ فتعني قوله : ناد ، أدع ، أعلن الاسلام في النساس باسم ربك ، فالفعل أقرأ لا يعني القراءة المعروفة لدينا ، وقال بعض الباحثين أن صفة أمي وأميين التي جاءت في القرآن تعني الذين لايزالون على أصلهم وتكون عربية وعربية فقط ، وأم الشيء أصله فالقرآن عندما وصف هؤلاء العرب كان يعني أنهم على أصل خلقتهم ، ناس بدون كتاب ويدون دين ، والدين اخراج للفرد من حالة الغريزية بمجموع القوانين المكتوبة والمخطوطة في الديانات السماوية .

وكان خطأ المستشرقين راجعا الى انهم لم يستطيعوا ابعاد مناهيمهم الدينية اليهودية والمسيحية لكلمة الى ، وفهموا اللفظة العربية بذهنية جبرية كهنوتية كما أنهم لم يستطيعوا فهم اللفة العربية على حقيقتها مهما درسوها لأن اللغة احساس وشعور وتربية وكيان يتكون وينمو مع عقل المنكر وقد افتقدوا هدذه الميزات فجاء فهمهم لها ناقصا ، وادعوا انهم يستخدمون المقايس العلمية للبحث ، كذلك فانهم عندما درسوا الحضارة والفكر الاسلاميين كانوا يدرسون بفكر مسبق وذهنية كانت توجه الاحداث واباحوا لانفسهم ب وعقدة الاستعلاء تفلف ذهنهم ب أن يتصرفوا في معاتى العربية وأن يجعلوا لها معانى من لغات أخرى .

# **(V)**

#### شبهات حول العلمانيــة

مصطلح العلمانية مصطلح ماكر خبيث اريد به تخفيف وقع كلمسة « لا دينية » على الاسماع برده الى الاستقاق من العلم وتعنى العلمانيسة ( سيكولر ) أن النفوذ الدينى يجب أن ينحسر والعلمية تعنى مسألة علاقة بالدنيسا وليس بالدين، وقد شناعت وذاعت هذه الكلمة في مرحلة الخصومة الشديدة في أوربا بين العلم والدين ، واستتبعث أبعاد الدين كعنصر تكوين قومى ، كما عنيت بحياد الدولة تجاه الدين ، كل دين .

والعلمانية في محيط العرب والاسلام دعوة لا ضرورة لها ولا نتيجة فليس في هذا المحيط هيئة تقوم مقام الكنيسة ، وليس علماء الاسلام هم رجال دين وليس في الاسلام حكومة ثيوقراطيسة قامت أو نص على ظل لها ...

ولما كان الاسلام دينا ونظام مجتمع ، وقد أمتزج للاسلام بالجتمع الاسلامي امتزاجا كاملا عقديا وعضويا لا سبيل الى نزعه نقد شكلت هذه الأمة على هذا النحو وان يستطيع أحد أن يغير نظرتها .

والاسلام دين ودولة وحضارة غلا يمكن غصله عن الدولة من حيث أنه يعطيها الماديء الانسانية العامة .

أما المسيحية فاتها كدين عبادي فانها لا تتعارض مع العلمانية .

اما الاسلام فانه يتعارض كليا وجذريا مع هذا المفهوم ، ولذلك فان الدعوة الى العلمانية تعنى تعطيل الاسلام عن التطبيق واقصاءه عن التأثير في حياة المسلم ، ولقد حاولت قوى الاستعمار والتفسريب تدمير المجتمع الإسلامي باقصائه عن شريعته وفرض القوانين الوضعية غيه وتحويله الى نظام الربا في الاقتصاد والى مناهج التعلم الوضعية في مجال التربية ، وذلك كله بهدف خلق أجيال تابعة تبعية كاملة للفكر الغربي ، تمثلك مقاليد الأمور في مختلف مجالات القيادة الفكرية والسياسية وكانت عملية اسقاط الخلافة وتحويل الدولة العلمانية الى دولة اقليمية علمانية أبعد الأثر في المعالم الاسلامي كله وفي البلاد العربية وايران وغيرها ، وصار للعلمانية بعد ظهور الاقليمات والقوميات دعاة في البلاد الاسلامية بدافعون عنها ويروجون لها ، ولما كان دعاة العلمانية قد احتلوا مراكز قيادية في محالات التربية والتعليم والثقافة والمحافة فقد كان لهذا أثره الكبير في الحيلولة دون العودة إلى الأصالة الاسلامية .

# ()

# شبهات حول العقلانيسة

سرت في محيط الدعوات التغربية فكرة القول بأن الاسكام دين العتلانية ، وذلك بهدف طمس مفهومه الاصيل الجامع بين الروحية والمقتلانية في كيان جامع متكامل واعلاء لشأن المنهج الغربي وللادعاء بأن الاسلام كان ثمرة النحلة المعتزلة التي استمدت بعض مفاهيمها من الفكر الغربي الوافد .

والعقلانية مذهب انشطارى يحاول الزعم بأنه بمكن عن طريقه الوصول الى فهم الأشياء والأمور ، وهو واحد من عدة مذاهب ظهرت في الغرب منها المذهب التجريبي الذي يعتمد على العمليات المعملية ، والواقع

أن كلا المذهبين جزئى وقاصر ولا يستطيع أن يصل الى الحقيقة التى يقوم جانب كبير منها على مفاهيم الروح والمعنويات والقلب والفيب والوحى ، وهذه كلها يسقطها الفكر الغربى العقلانى ، بل انه بالرغم من الدعوة العريضة الى العقلانية في الغرب فان العقل الغمربي عقل قاصر لأنه لايستطيع أن يؤمن بالتكامل بين العناصر التى تشكل الانسان نفسه وانه لايتحرك الافى الجزئية التى تحجب عنه باتى الأجزاء .

ويتبين الفرق العميق واضحا بينه وبين المفهوم الاسلامي حين يرفض الاسلام الانشطارية وجزئية النظرة ويؤكد الواقعية والصدق وتكامل الروح والمادة والعقل والنفس والدنيا والآخرة .

فالعقل وحده لايستطيع أن يستبين النافع والضار من الأعمال والاتوال والأخلاق والعقائد الا بهدى من وحى ، ولكن اذا عرف فهم وصدق فالعقل خادم للحقيقة ولايمكن للعقلبدون توجيه صادق أنيصل الى الحقيقة غاذا وضع بين مقولات ضالة مضلة كالفكر البشرى فانه يعجز أن يصل الى الحق ، ولقد تبين أن عقل الانسان غير كاف في الوصول الى فهم علاقته بالله ومهمته في الحياة ومسئوليته واماتته والتزامه الأخلاقي ، ولابد من أن يحتاج الى نور وهدى من النبوة والوحى ، هذا النبي يعاضد العقل ويؤكد حكمه ويجعله موثوقا فيما يستقل العقل بمعرفته فيكونان دليلين على مدلول واحد يرشد العقل ويهديه فيما لايستقل بمعرفته مثل البعث والنشور كما يكشف عن وجوه الأشياء التي لايدرك العقل حسنها وقيمها ، ومن هذا تجيء ضرورة النبوة ، وقد التي الوحي والعقل لأول مرة في القرآن الكريم ومعنى هذا أن العقل لن يكون المصدر الوحيد للمعرفة الصحيحة ولا يمكن ومعنى هذا أن العقل لن يكون المصدر الوحيد للمعرفة الصحيحة ولا يمكن أن يصل وحده الى الحقيقة .

(9)

# شبهات حول الأرقام

يحاول بعض الباحثين ان يضع محاولات لاعطاء الأرقام في الاسلام وضعا شبيها بالاعجاز أو القداسة ، والواقع انه ليس في الاسلام تقديس للارقام ، وما ورد في القرآن من أعداد كثيرة فائها لا تحمل أي طابع من طوابع المقداسة ، كما لم يخصص القرآن السكريم والسنة النبوية الشريفة عددا معينا بذاته يحمل أسرارا خاصة كذلك الأمر بالنسبة للحروف هي الأخرى فانها لا تحمل دلالات غير دلالاتها اللفظية واللغوية أما وراء ذلك فليس من الاسلام في شيء الويقول الأستاذ ادريس عبد الحميد الكلاك :

إن النوان لم يشر الى سر معين في عدد معين كما لمتشر السنة الصحيحة الي ذلك ، ولم يود في كتب الفقه وغيرها من الكتب العلمية الاسلامية المعتمدة مايشير الى ذلك .

ان غير المسلمين يتفاعلون ويتشاعمون ويقدسون أعدادا وارقاما معينة ، وجعلوا في عقائدهم جزءا خاصا بالأرقام يستجلون بها مفاليق الفيب حيث يتفاعل اليهود بالرقم ٧ ويتشاعم التصاري من الرقم ١٣ ، والبابيون والبهائيون يقدسون العدد ١٩ ، أما في الاسلام غليس هناك سر معين لأى رقم أو ارتباط بين رقم ما وسر من أسرار الشريعة أو الطبيعة أذ لم يرد نصصريح أو غير صريح عن تقديس ذلك من تفاؤل أو تشاؤم أو تنبؤ بالغيب .

اما كيف دخل هذا الى ساحة الفكر الاسلامى غانه من الأسرائيليات التى زاولها اليهود بهدف التخريب الفكرى ، فقد حاولوا عن هذا الطريق ادخال الكثير من آرائهم فى العقيدة الاسلامية وتفسير القرآن الكريم .

والمعروف أن تقديس الأرقام هو أحد مكونات الدين اليهودي فقد ورد تقديس الرقم ٧ في التوراة ، لذلك فهم يتفاءلون به وليس اليهود وحدهم هم الذين ينفردون بهذا التقديس بل يشاركهم فيه السومريون والبابليون ، وعنهم أخذ المسلمون حسائب الجمل ،

أما النصارى فانهم يتشناعمون من الرقم ١٣ وسبب تشاؤمهم من هذا الرقم برجع الى كونه رقم يهوذا الاسخريوطى الذي وشي بالمسيح ، وكان ثالث عشر الحواريين الذين حضروا العشاء الرباني الآخر .

تم دخلت هذه الفكرة عن طريق الفلسفة والفاطهيين واليهود أما الفلسفة فلانها مستوردة من اليونان وقد ذكر ابن خلدون في مقدمته ان الحساب الذي يسمونه النيم مذكور في آخر كتاب السياسة المنسوب الي أرسطو يعرف به الغالب من المفلوبة وهاو قائم على حساب الحروف واعدادها واشار ابنخلدون اليهذه الأمور التي تحاول استكناه الغيب عن طريق التنجيم أو الرمل أو الأعداد أو الحروف ثم سخر منها واعتبرها من المفاليط التي تجعل كالمصايد لأهل العقول المستضعفة ، وهاذا متفق مع مفهوم الاستلهام الأصيل أما ابن سينا فلأنه من دعاة الفكر الفلسفي الباطني فقت يجاوز مفهوم الاسالم الأصيل فيقرر في كتابه الرسالة الفيروزية أن الحروف الهجائية كلها تتضمن اغراضا خاصة ، وله تفسير في معاني الحروف الهجائية التي هي فواتح السور القرآنية ، ثم أعطى كل حرف من حروف أوائل السور القرآنية معنى افترضه من عنده ، وكل هادة

فروض خضع لها الفلاسفة المشاءون الذين تابعوا الفكر اليوناني الوثني المادي ، ومنها الحديث عما اسموه اسرار الأرقام والحروف .

وقد أشار الباحثون المعاصرون أن هذه الدعوة من العلو الذى وقع فيه الباطنية ودعاة المهدى المنتظر الذين يرون أن ظهور المهدى يتوقف على حركات النجوم مقلدين في ذلك اليهود في قولهم أن موعد ظهور المسيح يتبع القيمة العددية لكلمتي هستير استير ، وقد شاع بين الباطنية وغيرهم ارتباط حركات الأرض وأحداث الكون بأحداث النجوم ، ووضعوا كذلك علم اليازرجة وعند الفاطمية مأسموه كتاب الجفر ، ويربطون الجفر بعلوم السكيمياء وحساب الجمل ، وهو معادلة حروف أبجدية بأعداد حسابية ، وكل هذا وهم باطل .

ونجد قدسية العدد ٧ لدى طائفة النصيرية أيضا ، أما الاسرائيليات فهى القصص التى دسها أهل السكتاب ( اليهود والنصارى ) فى الفكر الاسلامى فقد امتلات بها كتب التفسير والسنة والرقائق ( المواعظ ) .

ومن ذلك محاولتهم القول بأن دين الاسسلام سينتهى بعد عسدد من السنين ٤ وهدفهم أنه اذا سرت هذه النزعة في مشاعر المسلمين فستموت في نفوسهم روح المقاومة ويعتقدون أنهذا قدر الله الذي لايرد ويستسلمون للأمر الواقع .

وهذا كله جزء من الحرب النفسية التي كان يشنها أهل السكتاب ضد المسلمين كما فيه دلالة على أن حساب الأرقام والحروف يهودي الأصلل .

وهناك حديث موضوع عن حيى بن اخطب اليهودي مع النبي وقد در مضه ابن كثير والحافظ بن حجر الذي قال انه باطل لايعتهد عليه .

وكل هذا داخل في احاديث السحر التي عرف بها اليهود .

وقد دفع الحافظ بن حجر شبهة الزعم بأن الحروف المتقطعة في فواقح المسور دالة على معرفة العدد وانه يستخرج من ذلك أوقات الحوادث والفتن والملاحم ، وهو قول باطل وان من قال هذا أولى ماليس له وطار في غير مطاره .

ومن هذا يظهر أن موضوع الأرقام والحروف وأسرارها وما فيها من اخبار بالغيب أو الاختصاص بقدسية خاصة لا أصل له في الاسلام وانما هو دخيل على العقيدة الاسلامية .

هذا ويستثنى من ذلك مايتصل بخصائص الأدب والشعر فقد جعلوا للحروف الأبجدية أرقاما تعرض التاريخ ، ( أبجد هوز ) واصطلحوا على عدد معين وهو ٢٨ حرفا ، كما اصطلحوا على اعطاء كل رقم من الحروف الأبجدية رقما خاصا بحيث يصل عدد هذه الحروف السر ٢٨ الى الآلف فاذا أراد الشاعر أن يؤرخ حادثة من الحوادث أورد بيتا أو شطر بيت يكون مجموع حروفه بالأرقالم هو التاريخ بالسنين ليسهل حفظه .

# $( ) \cdot )$

#### شبهات حول الثورة

يتردد في الكتابات التغريبية القول بأن الاسلام ثورة ، والحقيقة ان الاسلام ليس ثورة ولـكنه دعوة ، وقد حاول بعض التغريبيين أن يصـف الاسـلام بما وصفت به المذاهب الواهدة ، فقالوا الاسلام ديمتراطية واشتراكية وثورة ، وكل هـذا ادعاء باطل فالاسـلام منهج رباني يختلف اختلافا كبيرا عن النظريات البشرية ، والايدلوجيات التي اقامها الفلاسفة والمصلحون ، ذلك لأنه من عند الله تبـارك وتعالى وقد جاء منهجا شاملا جامعا خالدا على الدهور ، لايحتاج بطبيعته الى تعبير أو تعديل أو اضافة أو حذف لأنه من صنع الله العلى القدير الذي وضعه في منهج محكم قادر على مطاولة العصـور والبيئات والالتقاء بها واستيعاب مشكلاتها وأحداثها مهما بلغت .

لقد جاء مصطلح ( الثورة ) مصاحبا لــكل حركة ضد الاستعبار أو النفوذ الأجنبى ثم توسع أصحابه في استعماله بعد ذلك ليعبر عن كل تغيير داخلي يتم فجأة سواء كان مصحوبا بالعنف أو غير مصحوب ، ثم وصف كل دعوة الى تطبيق الاستلام بأنها ثورة استلامية بمعنى أن المسلمين قاموا بالتعبير على طريق الأصالة في الخروج من مأزق العلمائية والتغريب والعودة الى منابع الاسلام وتطبيق نظامه على حياتهم الاجتماعية ،

والكلمة في استعمالها ودلالاتها هذه تحمل معنى التقليد والتبعية وهي تعنى كثيرا مع معطيات الاسلام الحضارية ومضمونه ، ذلك لأن الثورة تعنى حالة مرحلية في مجتمع متخلف لاخراجه من وضعه الى وضع آخر وهي بعد أن تؤدى هـذا الدور تنتهى مهمتها ، وليس كذلك الاسلام الذي هو منهج أجتماعي شامل خالد متصل بحياة الانسان في كل فروعها وأيامها وحياة المجتمع في كل مراحله وادواره ، ولذلك غانه من الظلم أن يعبر عن الاسلام بأنه ثورة لأن لما تحمله هذه الكلية من دلالات التحول عن الاسلام بأنه ثورة لأن لما تحمله هذه الكلية من دلالات التحول

عن المبادىء والمعتقدات والتضحية بالعلم والأخلاق بدعوى أن منطق الثورة يتتفى ذلك ، بينما نجد حكم الاسلام واضحا محددا وصريحا حتى في ميدان القتال والحرب فلا تمثيل ولا تقتيل وان فعل الأعداء ذلك .

فالاسلام يعطى المسلم حق الدفاع عن نفسه وعرضه وحاله وقبل كل ذلك عن دينه ، ولكنه لا يريد أن يذهب المسلم بعيدا عن ذلك كذلك غانه من الخطأ القول بأن النبى صلى الله عليه وسلم كان ثائرا بل الحقيقة أنه كان رسولا وداعيا الى الله يتجلى هذا بوضوح في موقف لم يعرفه التاريخ الا له وهو حين وقف بين يديه زعماء الشرك بعد فتج مكة ، وبعد ذلك الدور الخطير الذي قاموا به في مهاجمة الاسلام واهله فقال لهم قولته المشهورة:

#### ( اذهبوا فانتم الطلقاء ) .

ومعنى هذا بين الفارق العميق والبعيد بين مفهوم الثورة البشرية والدعوة الريانية التى لا يمكن انتوصف بأنها ثورة ، والتى ترتفع ارتفاعا كثيرا عن هذه المسميات ، لأنها فى انتصارها للحق وانتصافها من الباطل كانت تحمل صورة ارتمى واكرم واسمى وابعد اثرا فى الحاضر والمستقبل من كل الثورات ، ولقد كشفت صدفحات التدريخ ان كثيرا من الثورات الحديثة بل وابرزها كانتبايدى رجال الصهيونية كالثورة الفرنسية والثورة التركية والثورة الرومية ، وان هذه الثورات عرفت بالعنف والتقتيل وحب الدماء والانتقام واستهدفت تحقيق غايات ومطامع لليهودية العالميةولتمكين اليهودى من السيطرة على المجتمع الأوربي كما فى الثورة الفرنسية او التضاء على الكنيسة الأرثوذكسية فى الثورة الروسية ، او الخلافة فى النصاء على الكنيسة الأرثوذكسية فى الثورة الروسية ، او الخلافة فى الاسلام كما فى الثورة التركية ، وكان ذلك كله لحساب الصهيونية العالمية وتمكينها من الوصول الى فلسطين والمبيطرة على بيت المقدس .

ولقد كانت الثورات المختلفة بمثابة عمليات جزئية اما للقضاء على نفوذ أجنبى أو تغيير حكومة داخلية ، أو تغيير نظام سياسى من ملكى الى جمهورى ولكن أى ثورة لم تتمكن من أن تحمل لواء دعوة اجتماعية علمة بحيث يمكن أن تعقد المقارنة بينها وبين الدعوة الاسلامية ، كذلك مائه من العبث القول بأن ظهور الدعوة الاسلامية كان مرتبطا بفساد وتدهور فى الدولتين الرومانية والفارسية ، أو محاولة لتحقيق هدف اجتماعى أو التفسادى كما تحاول ذلك التفسيرات المادية التساريخ ، وانما التفسير الصحيح هو أن البشرية استأهلت أن يرسل الله لها الرسالة الخاتمة بعد المناسة والمهتدت لها واصبحت مؤهلة للنضيج والرشد الفكرى ، وبعد انزالت

عنها طقولة البشرية وقدحاءت هذه الرسالة للقضاء على الوثنية والعبودية والمادية واقرار مفهوم المتوحيد الخالص في أمة تحمل لواء الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .

# (۱۱) شــبهات حول طوالع البخت

تجرى الصحف في العصر الحاضر على وضع ماتسميه حظك أو يختك هذا اليوم ، وهي كتابات علمضة رديئة لاتقوم على أي أساس علمي صحيح فضلا عن أنها لا تطابق الوجهة الاسلامية الصحيحة التي ترفض التطلع الى مثل هذا النوع من الطوالع ، ويرفض الاسلام أساسا الاعتقاد في تأثير الإفلاك على حياة الناس وسلوكهم وطبائعهم وتصرفاتهم ، وقد كان المصريون في عصر الوثنية والجاهلية المادية أبرع الأمم في هذا الباطل ، وقد راج عند العرب حتى جاء الاسلام فأنكره ، وأثبت أنه لاعلاقة بين الافلاك وبين أعمال الناس ، وأنه لا تأثير للكواكب على الكرة الأرضية أو الخليقة البشرية .

يقول الرسول صلى الله عليه وسلم : من قصد عرامًا مصدقه لم تقبل صلاته اربعين يوما ، وقد كانت هذه عادات وثنية ارتبطت بالجاهلية لا أساس لها ، تقوم على تفاؤل وتشاؤم أو تثبؤ بالغيب لا أساس له .

ولا ربب أن القول بارتباط حركات الأرض وأحداث السكون وحركات النجوم هو من أقوال اليهودالتلموديين ومما شداع بين أهل الوثنيات والجوس والباطنية في العصر الجديث .

# (١٢) شبهات حول القرآن السكريم

لقد توالت الشبهات التى طرحها أعداء الاسلام ولم تتوقف وتركزت هذه الشبهات تركيزا شهيدا حول القسرآن السكريم ، من تلك الدعاوى شبهة ترتيب القرآن حسب نزوله وقسد جهلوا أن ذلك لو كان أمرامطلوبا لما غات النبى صلى الله عليه وسلم ، ذلك أن آى القرآن وأن كانت قد نزلت منجمة آيات آيات وسورا سورا بحسب الوقائع والحوادث وعلى مقتضى الحكمة التى ارادها الله تبارك وتعالى وهو الشبارع لدينه ، قسد نزلت بهكة والدينة واستمر نزولها هدى ثلاث وعشرين سنة الا أن النبى

صلى الله عليه وسلم كان يأمر أصحابه حين تنزل الآية ويقرأها عليهم ويحفظونها عن ظهر قلب أن يضعوها في مكانها بعد آية كذا من سسورة كذا . .

ولذلك فقد خابت مفترياتهم في هذه الوجهة ولم تجد من يستمع اليها

وقد حاول القس البروتستانتي المبشر علش الدنمركي في كتابه (الصدق الأقاويل على صحة التوراة والأناجيل) أن يزعم أنه كان لعلى البن أبي طالب مصحف جمعه على حسب النزول وعلى غير ترتيب مصحف عثمان سماه مصحف فاطمة .

وقد رد عليه الشيخ سسعدى ياسين في كتاب تحت عنوان مختصر البرهان على سلامة القرآن من الزيادة والنقصان فقال: ان القرآن نزل منجما التيسير على الرسول والتدرج في تربية الصحابة ، ومنها أن الله تبارك وتعالى يتعهد رسوله عند اشتداد الخصام ، وقال ان النبي صلى الله عليه وسلم يتحمل آيات القرآن من الملك حفظا ثم يبلغها الناس ويكتبها كتابة الذين كان عددهم يتراوح بين ٢٦ و٤٠ كاتبا وبعد موقعة اليمامة المر أبو بكر زيد بن ثابت في جمع القرآن فقام بمهمته خير قيام ، وبقيت الصحف عند أبي بكر ثم عمر ثم حفصه حتى جاء عثمان رضى الله عنهم فأمر عددا من الصحابة بنسخ الصحف في المساحف ثم أرسل الي كل مصر بمصحف من الصحابة بنسخ الصحف في المساحف ثم أرسل الي كل مصر بمصحف من الصحابة من جمع القرآن السكريم ثم توحيد عثمان للقرآن ورد المؤلف وبعد انتهائه من جمع القرآن السكريم ثم توحيد عثمان للقرآن ورد المؤلف في ذية نلسن وجولد زيهر في ادعائهما أن القرآن من كلام محمد في اثني عشر دليلا منهما الفرق الواسع في الاعجاز مابين القرآن والسنة واخبار القرآن عن آمور غيبية وقعت كما أخبر .

ثم قال : فلتعمل الصهيونية العالمية والصيلبية العالمية ما شاءتا ان تعملا فان القرآن سيبقى الشمس المشرقة والآية الخارقة يدعو الى الحق والعدل والخير والرحمة والوحدة العالمية ، وسيأتي اليوم الذي تبصر فيه أوربا الرشد فتمد يدها برفق الى هذا الكتاب فتقلده ملتزمة بما فيه من الحكمة والفطرة السمحة كما قال برنارد شو انه لا يمضى مائة عام حتى تكون أوربا ولا سيما انجلترا قد أيقنت ملاعمة الاسلام للحضارة الصحيحة والله تعالى قال :

( سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أولم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد )) .

### (14)

#### شبهات حول وحدة الأديان

أن القول بأن الأديان الثلاثة هي بمثابة دين الله الواحد أو أنهسا جميعها من عند الله قول يحتاج الى تدقيق فالحقيقة أن دين الله في أصله واحد ولكنه بعد أن جاءت رسالة موسى بالتوراة ورسالة عيسي بالانجيل حدث تغيير وتبديل حال دون الالتقاء بالرسالة الخاتمة ؛ ففي كل من الكتابين اشارة الى الرسالة الخاتمة ، والى النبي الخاتم أما مي التوراة الوضوعة بأيدي الأحبار والاناجيل الموضوعة بأيدي كتابها مان هذه الاشارة لم تعد موجودة ولذلك مان القول بأن دين الله واحد يستتبع الترتيب الذي جاءت به رسالة موسى مسلمة الى رسالة عيسى ؛ وكلاهما اليهود ومن حيث انهما يسلمان الى الرسالة العالمية التي جاءت للبشر جميعا ومن حيث القول بأن دين الله واحد فقد جاء الانجيل ــ كما يقول الدكتور محمد عبد الله دراز يتعديل احكام التوراة إذ أعلن عيسى أنه جاء ليحل لبني أسرائيل يعض الذي حرم عيلهم ٤ وكذلك جاءالقرآن بتعديل بعض أحكام الانجيل والتوراة، أذُّ أعلَن أن محمدا صلى الله عليه وسلم جاء ليحل للناس كل الطيبات ويحرم عليهم كل الخبائبة، ويضع عنهماصرهم والأغلال التيكانت عليهم , ولم يكن ذلك كله من المتأخر نقضا للمنقدم ولا انكارا لحكم من احكامه في ابائها ، وإنها كان وقومًا عند وقتها المناسب وأحلها المقدر . مثل ذلك مثل ثلاثة من الأطباء جاء أحدهم الى الطفل في الطور الأول من حياته فقرر اقتصار طعامه على اللبن وجاء الثاني فقرر له طعاما ولبنا ، طعاما نشويا خييناً ، رجاء الطبيب الثالث في الرحلة التي بعدها فأذن له بغذاء توي. كل واحد منهم كان موفقا كل التوفيق في علاج الحال التي عرضت عليه مع الاعتراف بقواعب عامة مي النظسافة والتدفئسة والتهوية لا تختلف ماختلاف العمر .

وعلاقة الاسلام بالدياتات السهاوية في صورتها الأولى علاقة تصديق وتأييد كلى ، وان علاقته بها في صورتها المتطورة علاقة تصديق لما بقي من اجزائها الاصلية وتصديح لما طرا عيلها من البدع والاضافات .

ومن الخطأ القول بأن البشرية قد انتقلت من اله الى اله حتى اهتدت الى التوحيد بعد قرق يتجاوز آلاف السنين ، وقد نسى هؤلاء أن آدم عليه السيلام هو والد البشرية الأولى كان موحدا ، ثم مضت الأعوام فانتكسب الطيائع لدى من خلفه فالهوا المخلوقات من اصنام وحيوان وانسان ، وجاء الأنبياء ليردوا البشرية الى دين الفطرة : التوحيد .

قلد جاء كل رسول بعد جاهيلة غاشية ليخرج الناس من الظلمات الى النور فجوهر الدعوة الربانية على السنة الرسل منفق غير مختلف، متوحد الهدف ،، وان ما جاء به نوح وابراهيم وموسى وعيسى ومحمد يصدر عن مشكاة واحدة ، (( شرع لسكم من الدين ماوصى به نوحا والذى اوحينا اليك وما وصينا به ابرهيم وموسى وعيسى ».

ذلك أن التقدم الاجتماعي يقتضي تغييرا في بعض الأحكام الفرعيسة للعبادات والمعاملات ، أما أصول العقيدة في هين الله من لدن آدم الي محمد فثابتة على سنن الفطرة ، قائمة على منطق العقل لا تتغير ولا تتبدل. وكان القرآن آخر تشريع الهي ينهض بحاجات البشرية جميعا ، اذ ورث الاسلام خيرات الأجيال ومواهب الأمم .

وما يزال القرآن مهيمنا على كل من سبقه من كتب تطرق اليها التحريف وان الكمال النهائي في التشريع قد تم في القرآن

أما الوحدانية فقد قطعت بها كتب السماء دون لبس وجاء الأنبياء كلهم برسالة الاسلام ، ولذلك مان من الخطأ عقد مقارنات بين الاسلام واليهودية والمسيحية ، ولقد جاء الانجيل مصدقا لما بين يديه من التوراة وجاء القرآن مصدقا لما بين دييه من التوراة والانجيل ، ولمسكل كتب الله التي سبقت .

# (15)

# شبهات حول تأويل المعجزات

ترددت في كتابات المحدثين هفوات ارادوا بها مضاهاة المنذاهب المادية وارضاء أهلها وذلك بتأويل المعجزات ، وقد سار في هذا الطريق محمد عبده وفريد وجدى والدكتور محمد حسين هيكل وقد اراد الشيخ محمد عبده أن يثبت أن للعقل مكانة كبيرة في الاسلام وأن الخوارق والمعجزات باستثناء القرآن لا أصل لها في الاسلام جسريا وراء الموجة الطاغية في عصره في الدعوة الى العقلانية .

يقول الأستاذ محمد النايف: لقد حاولوا بناء المقوارق والمعجزات على الأدلة السمعية لا على الأدلة العقلية التى يدركها الانسان ، والذين ينكرون المعجزات ينكرونها على ظن أنها غير ممكنة ، وهم يقيسون الامكان والاستحالة بمقياس الانسان وينسون قدرة الله تبارك وتعالى التى ليس يبعد عنها أن تهدم السموات والأرض وتنشئها من جديد .

ان الايمان بالحوارق وكافة الأمور الفيبية لا يتعارض مع الحقائق

وهم من أجل ذلك قد أولوا المعجزات وأنكروها ليجعلوا حياة الأنبياء عادية لا تختلف عن حياة الحكماء والعظماء والمحلين ، وهم من أجل ذلك يعملون على :

\_ اعلاء قيمة العقل وتقديمه على ظاهر الشرع عند التعارض .

ـ تأويل المعجزات وتوصل أحدهم الى انكارها مع الاعتقاد بمعجرة الترآن وحدها .

\_ تأويل المعجزات قادهم الى العبث في تفسير آيات القرآن والتشكيك في الأعاديث .

وقد جرى الشيخ محمد عبده على القول بأن الاسلام في الدعوة بالايمان بالله لا يعتبد على شيء سوى الدليل العقلى غلا يدهشك بخارق العبادة .

وقد قصد الشيخ عبده بهذا وبما فسره من القرآن تأويل كل معجزة للأنبياء يمر عليها مع مانى هذا التأويل من تمحل ومخالفات اصولية ومجانبة للحقائق العلمية .

وقد استغل هذا المنهج الذي جرى عليه الشيخ محمد عبده في التصص أبين الحولي ومحمد خلف الله أحمد في كتابه (القصص الفني غي القرآن).

كذلك مان الشيخ الخضرى لم يتجاوز خطوة شيخه محمد عبده وقد أورد منى كتابه نور اليقين معجزات الرسول كشيق الصدر وقصة بحيرا الراهب والاسراء والمعراج كما ورد منى صحيح البخارى ومسلم وتجاوز معجزات العار وشاة الم معيد ومعجزات غزوات الرسول .

فلما بدا محاضرات تاريخ الأمم الاسلامية وقد اصبح استاذا للتاريخ في الجامعة المصرية وتوثقت صلته بالمدرسة الاصلاحية ، فقد تجاوز في محاضراته عن اكثر المعجزات فلم يتحدث عن حادث الفيل ومعجزة هجرة الرسول وكيف خرج من بيته وماذا حدث في الغار ، ولم يتعرض لشيطان المعتبة ولا للشيطان الذي حضر دار الندوة ولم يذكر شاة أم معبد ومضى على استبعاد المعجزات في جميع غزوات الرسول وشكك كثيرا في قصة

بحيرا الراهب وقال : نقبت عن اسم الراهب في كتب من عنوا بذكر الساقفة الشام وبصرى والمستعهورين غلم نجدده ، مع أنه وارد في حديث صحيح .

وعند حديثه عن الاسراء والمعراج تمسكبالرواية المسوبة المعائشة ومعاوية رضى الله عنهما ورجح أن الاسراء والمعراج كاتا بالروح دون الجسد لأن رؤيا الأنبياء حق تنام اعينهم ولا تنام تلوبهم .

وفى (حياة محمد ) جرى الدكتور هيكل فى المعجزات على هذا المجرى فقسد رجح آراء محمد عبده فى الخوارق التى أوردها فى كتاب الإسلام والنصرانية وقدم الشيخ المراغى الكتاب ودافع عن طريقة هيكل وايده فى انكار كل معجزة سوى القرآن قال (ولم تكن معجزة محمد صلى الله عيله وسلم القاهرة الا فى القرآن وهى معجزة عقلية ) وايده رشيد رضا فى المنار (٣ مايو ١٩٣٥) .

فقال انه حرر مسألة المعجزات ومطاويها في الوحي المحمدي بها اثبت به أن القرآن وحده هو حجة الله القطعية على ثبوت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بالذات ونبوة غيره من الأنبياء وآياتهم بشهادته ، ولا يمكن في عصرنا اثبات آية الا بها وأن الخوارق الكونية شبهة عند علمائه لا حجهة .

واراد ( هيكل ) أن يجعل من حياة محمد : حياة عادية كحياة أى بطل أو زعيم مجردة من أية خارعة قال :

« فحياة محمد حياة انسانية بلغت اسمى مايستطيع انسان ان يبلغ ، ولقد كان (صلى الله عليه وسلم ) حريصا على أن يقدر المسلمون أنه بشر مثلهم يوحى اليه ، حتى كان لا يرضى أن تغسب اليه معجزة غير القرآن ويصارح أصحابه بذلك » .

ويقول : ولقد أضافت كتب السيرة الى حيساة النبى مالا يصدقه العقل ولا حاجة اليه في شوت الرسالة .

وعن حادث الفيل يردد ما قاله محمد عبده من وباء الجدرى ، وفى حادث شق الصدر لا يناقش الخبر من حيث صحته أو عدم صحته ، مع أنه ثبت بأحاديث صحيحة منها مايرويه مسلم ، يناقشه بعقل وليم موير ودرمنجم ويؤيدهما في انكار الحادث ورفضه .

وقد حاول أن يصور حادث سراقة بأنه اجهاد حدث لجواده وغي الاسراء والمعراج شارك درمنجم في موقفه ، وعن شيطان العقبة يأبي هيكل الا أن يسميه رجلا خرج لبعض شأنه .

وكذلك جاء كتاب (حياة محمد ) خاويا من المعجزآت ينكر بعضها ويؤول بعضها ويتغافل عن ذكر الباقي .

لقد خطا هيكل خطوة في طريق محمد عبده ، وأتم محمد فريد وجدى طريق محمد عبده عنسدما زعم أن شق المسدر وتظليل الغمامة وانشقاق القمر لا يمكن أثباته بدليل محسوس (مجلة الأزهر حس المجلد ١١) .

وقد رد الشیخ مصطفی صبری فی کتابه ( القول الفصل ) علی مقال فرید و جدی .

هذا وقد شن الدكتور هيكل هجوما على احاديث الرسول في كتابه (حياة محمد) فزعم أنها كتبت بعد وفاة النبى بقرئين من الزمان حين تفشت الاسرائيليات ولهذا الفرض الف طه حسين كتاب الشيخان -

ويرى في قصة الفرانيق مجالا يسدد فيه قذيفة فيصيب أكثر من هدف كالطعن في صحيح البخاري والانتصار لمذهبه الجديد وزعزعة ثقة المسلمين بالحديث النبوى اجمالا .

# (10)

#### شيهات هول السلفية

حاولت كتابات المستشرقين والتفريبين والماركسيين اضفاء صورة قاتمة على مفهوم السلفية ، أذ نسبت اليه كل تأخر وجمود وتخلف ووصفته بأنه القديم البالى ، والواقع أن مصطلح السلفية أنما يعنى غير هندا ، انه يعنى التماس المنسابع والعودة الى الأصلاة ، وهو كما يقول الدكتور مصطفى حلمى : علم على اصداب منهج الاقتداء بالسلف من المصحابة والتبعين من أهل القرون الشلائة الأولى ، وكل من تبعهم من الأئمة ، كالأئمة الأربعة وسفيان الثورى وسفيان بن عبينه والليث بن سعد وعبد الله بن المبارك والبخارى ومنظم وسائر أصحاب السنن ، كما شمل شيوخ الاسلام المحافظين على طريقة الأوائل مع تباين العصور أمثال ابن تيمية وابن القيم ومحمد بن عبد الوهاب ، وكذلك أغلب أصحاب السفلية ابن تيمية وابن القيم ومحمد بن عبد الوهاب ، وكذلك أغلب أصحاب السفلية

المعاصرة بالجزيرة العربية والقارة الهندية ومصر وشمال أفريقيا وسوريا.

وقد كانت هذه الحركة ذات اثر واضح مى تنقية مفاهيم الاسلام ودمه الى الأمام لواجهة الحضارة والتطور والكشف عن جوهر الثقافة العربة الاسلامية الاصيلة القادرة على الحياة مى كل جيل ومي كل بيئة ،

أما من حيث المضبون مان السلفية من الاسلام هي التعبير عن منهج المحافظين على مضبونه من ذروته الشنامخة وقمته العضارية ، كما تحجهنا الى النبوذج المحقق من القرون الأولى المفضلة ، وقد استمدت بعضارة المسلمين أصولها ومقوماتها ممثلة من المعتيدة خضوعا للتوحيد وبيانا دلور الانهمان من هذه الحياة ، وتنفيذ القواعد الشرعية الالهيئة بجوانبها المتعددة من الاجتماع والاقتصاد والسياسة والأسرة والأخلاق .

فالسفة كمصطلح تعنى الاقتداء بارلسول صلى الله عليه وسلم ، قان أمتنا تنفرد بمزية لا تثماركها فيها أمة أخرى في الماضى أو الحاضر أو السبقبل : تلك هي تحقيق القدوة في شخصه صلوات الله عليه أذ حفظت سيرته كاملة محتقة بكافة تفاصيلها ، وهكذا عن السيرة النبوية جية في كياننا ونحن نعيشها كل يوم ، وتطبيق الشريعة الاسلايمة ممتد على طول الزمن لا يتعلق بعصر دون آخر ، بل أن كل جيل من أجيال المسلمين مطالب بتنفيذ أضولها النقية مع الاجتهاد فيما لم يرد فيه نص عند مواجهة أحوال الحياة المتغيرة كما هو معروف في أصول الفقه .

وقد اصبح اسم السلفية علما في العصر الحديث عيد اهل التوحيد علية حركة محمد بن عبد الوهاب وعندما اشتدت المقاومة ضب الاستعمار الغربي بهدف المحافظة على اصالة الأمة الاسلامية في عقيدتها وشريعتها واخلاتها حتى لا تتميع او تهتزا تحت ضربات الفزو الأعتبي .

وقد ظهر السلغيون ابان الهجوم المسكنسع عندما نقل الفكر الغربي اليوناني واللاتيني حيث اخذوا في دراسته وتحليله ومناقشته ورد اباطيله ثم تيس ذلك بمقياس الجلم الاسلامي فما وافقه قبله البعض وما خالفيمه رفض ، وكان الرفض من علماء السلف محافظة على شخصيه الامة واصالتها .

ولما جاء المستشرقون اخذوا يقلبون صفحات تاريخنا الستخراج كل ما يسىء الى الاسسلام فاعلوا شان الفرق المنشقة كالخوارج والشيعة والمعتزلة والصوفية المنحرفين والفلاسفة وعملوا على احياء وتحبيد ومدح نحل ومقاهب مختلفة اما بأسمائها المعروفة كالاستماعيلية أو الماطنيسة أو

تحت أسماء جديدة كالبهائية والقاديانية . وبعث الالحاد من جديد تحت منار العلمانية والماركسية والدارونية مع نشر فسكرة وجدة الأديان أو التتريب بينها وازالة الحواجز بين الحق بصورته الوحيدة والباطان بطنورته المتعددة المتضاربة .

ولقد كانت طريقة السلف هي المحك الذي يكشك زيف هذه المقائد والشحل مهما تغيرت الأزمنة والأصحار ، لانها طريقة وضوعية دات أسس علمية منهجية تعتمد على النصوص الشرعية الموثقة .

وقد كثبفت هذه الطريقة حقائق كثيرة من ألى هناك مسائل ثابت لا تنفي كنظرة التوحيد ومخاطبة العقول البشرية المبرهفة على النبوات بعامة ونبوة حمد صلى الله عليه وسلم بخاصة ، والرد على اهل الكتاب من اليهود والنصارى في كل ما انحرفوا به عن المشيرع المنزل مع فخض شبهات الملحدين والمشركين ، هذا فضلا عن ثبات الفضائل الاخلاقية وقواعد التحليل والتحريم في الماكل والمشرب والمبسر وتنظيم الفالقات الاجتماعية في الاسرة والمجتمع واقامة العلاقات الدولية مع سائر الامم وققا الاصول الشرع ،

ولا ربب أن الحركة السلفية هي المحركة المحرى التي جددت الدعوة الاسلمية ولولاها لهان على البغرب أن يستعبد الشرق روحيا وفكريا الي أمد بعيد .

وقد حاول الاستشراق الهدية نصوم السلفية الأصبل ، وكان ارتواد توينبي هو إحد الذين صوروه بالتم العالم على ماماكاة الشخصيات الهديمة الماصرة الى محاكاة اسلاف الغبيلة عيث قال :

المحالة الإنتتائيكية التي يشاهد عليها الانسان البدائي عن الوقت الحافر الحالة الإنتتائيكية التي يشاهد عليها الانسان البدائي عن الوقت الحافر المهدف تثبيت مجتمع منهار ومحاولة تبذل عن حدوث توقف اضطرارى والما تظهر على شبكل منظم متكلفة ، وآراء تتشبت بالمصطلحات المفارغة وتعبر عن نفسها بمنهج يتسم بالسفسطة ، وعيب توينبي والمستشرقون انهم ينظرون الي الجركة السلفية الاسسلامية عنى ضموء الحركة الإنجليزية السكانوليكة، والامسلام الديني خلال القرن المسابين عقر ، والتيكانت ترمى الى استمادة اميتخدام طقوس كانه شبائعة خلال القرون الواسطى، تم هجريت والعيت منذا اربعمائة سية مؤالم التع انه عن المطلم الاسلامي على حركة حقيقية بين المحافين على حينهم ولقتهم وتقاليدهم ، وبين السدين حركة حقيقية بين المحافظين على حينهم ولقتهم وتقاليدهم ، وبين السدين

عادوا من أوربا وقد فتنهم بريقها فاستخفوا بكل تراثهم وراحوا ينفرون الناس منه ثم فشت العصبية تحت دعوى التجهد لكل أصيل في الدين واللغة والأدب ونظم المجتمع والاقتصاد والسياسة بدعوى نبذ القسديم البالي والأخذ بالجديد والحالي وظهرت دعوات تطور الدين وهي كلمات منقولة من الفكر الغربي والتفسيرات والتأويل وأصبح الاسلام هدفا لحملات تحمل اسم القديم والماضي والتراث والرجعية للنيل من متوماته الراسخة المحددة للحلال والحرام والخسير والشر والرذائل والفضائل بدعوات ضالة منها:

النصبية والتطور: نسبية الأخلاق والتطور وعدم النبات والثورية والتجديد والتقدية والعصرانية .

وجرى تجديد الذاهب الثالثية والمعرق الصوفية والمدارس الفلسفية وبقيت الطائفة الظاهرة على الحق التعليا وبقيت الطائفة الظاهرة على التعليا والسنة بالطريقة التي كان عليها رسول الله واصحابه .

وقد وقف علماء السلف جيلا بعد جيل بصلابة أمام محاولات التجزئة والتبر والتأويلات السكلامية والتبريقات الفلسفية والتفسيرات الولمؤية الباطنية غلم يهنوا ولم تقعد لهم همة .

ووقف علماء السنة والسلف بالرصاد ببينين الاتحرافات عن الاصول الاسلامية وظل الاسسلام بحنوظا على الاصلين الهابين السكتاب والسنة وان تلقينه وتطبيقه بمنهج السلف هو آلذي حفظه حتى الآن ، وقد حارب علياء السنة والسلفة بزعة التي سساهمت على ركود الهم واضعاف الارادة الانسانية ويهد مسلوره وعقيدته وعباداته ومعاملاته وعملوا على المحافظة على الاسلام على مصلوره وعقيدته وعباداته ومعاملاته وانظيمة وقفا لطريقة الميالمة والدسن المصرى ، سعد بن المسب وسعيد المن عبر والتي المنافقة والناريس والتسافين والله والن عبد الوهاب على العصر المدينة اللطاحة بمظاهن والمراك والمؤلفة المؤلفة المؤلفة التوحيد من جديد من حديد من حديد من حديد من حديد من حديد من حديد من المؤلفة المؤلفة المؤلفة التوحيد من حديد من من حديد من حديد من حديد من من حديد من من مديد من من مديد من من

ويقر ارتولد تهينس : أن الحضارة الاستلابية لم تمت عضويا كها ماتت الحضية المنتبعة المعتبدة، ماتت الحضية الإغريقية ويرجع المفتحل من بقائما إلى نقاء العقيدة، وظل دور السلفيين باقيا في احسال حقيدة التوحيد ، ومهم الأوائل للاسلام لأن الاستكام كما يقول توينبي قد أعلد توكيد وحدانية الله في مقابل

المناحث البلدى في تمسك المسيحية بهذه الحقيقة الجوهرية واستمرت التنافية في المخافظة على المتوحيد في جوهره البقى ، فهنعت تردى العقيدة الدين من صور الوثثية ، وكان الذين وجهوا المضربات التناصية اناسا ينتسبون الى طائفة من المتفاسفة والقرامطة البلساطنية والإسماعيلية كابن بسينا وامثاله واصحاب رسائل اخوان الصفا والعبيدين (الدولة الفاطهية) الذين كاتوا يتظاهرون بالتشيع وهم في الباطن ملاحدة،

وهكذا تمثل السلفية تلك الجهود المبذولة والمحافظة على طريقية الإثباع لا التقليد ومقوماتها الراسخة المجامعة بين اخلاص التوحيد لله تعالى وحده والايمان بالوحى طريقا لمعزفة عالم الفيب مع استسلام الانسان في شيئون حياته لما امر بع الله بواسطة خاتم الرسل وتحرير المعتول بن الوثنيات ولطر الشرك ليتفرغ فيما يعود على الانسان بالنفع في ميادين العلوم م

ووسولتها النظر والتجربة مع ثبات الفضائل الأخلاتية والثيم.

# (17)

# شبهات حول كتابات الأطفال

ومن اخطر التحديات التي تواجه الفكر الاسلامي في العصر الحديث كتابات الاطفال الوافدة وخاصة حكايات السوبرمان وجيمس بوند ورعيم العصابة وما تقديه هذه الخرافات من سموم تدخل الى اخبيلة المتفار بقصد اعلاء شان البطولات الوهبية والاجتبية فصياعة مقامرات المتفار الرجل الاوربي القوى الذي يعيش في مجاهال وغابات افزيقيما ويكتشفها ويساعد ضعيفها ويشفى مريضها ، أنما تهدف الى تقديم لوي من البطولة الاجتبية الخادعة لإنسائنا ، وقدد اصبح طرزان بطل الان القصص والأفلم التي تخدم الاستعمار ، ونعس المشيء ماتورده المصم عن غزو الرجل الأبيض لأمريكا ، وقتل سكانها الأصليين من الهنود الحمر والتدمير ولذك المورد والتسوة والتدمير، وكذلك جيمس بوند بخلق عالم الذي يضع الذي يحمل القسوة والتسدمين وكذلك جيمس بوند بخلق عالم الذي يضع الورق أحلامهم سرحية ما حولهم مثل السوبر بأن الذي يضع الورق أحلامهم سرحية ما حولهم مثل السوبر بأن الذي يضع على الورق أحلامهم سرحية الناس عن واقعهم الفعلى ويزيف

ولله عمد مستفاع مسكرة سوبرمان الله خلق شيخهية تتهتم القيري عن عضلية جبارة يستطيع بها تحريك واحد من الكواكب الكونية فصلا عن أن جسده مما لا يخترفه الرصاص وبصره يفترق كل شيء وهمو يخترق حواجز الزمان الى الماضي والمي المستقبل .

وهو رجل لا يتحلى مأى مثاله باتريل هو رجل مهالب لأن الفساية عنده تبرر الوسيلة ، وهو يعتز بغرور القوة وغرور الثراء وهو يهين والذيه ويلقنهما درسا قاسيات.

ولا ريب أن هذه الصور القاسية العنيفة التي لا تمثل مجتمعنا هي من أشد مايكون خطورة على أبئانا وفي انتشارها المساد الأدواقهم وعقلياتهم .

### (14)

#### شبهات حول الفكر الفلسفي

طرحت المذاهب الفلسفية الغربية في افق الفكر الاسلامي منساهيم وافدة وسبوما كثيرة استهدفت بعث الفلسفات القديمة التي قضى عليها الاستلام، فلما جاء النفوذ الأجنبي عبد الي ابتعاثها من حديد لخلق جو على القلق والشك والريبة والفسياد الخلقي والاجتباعي ، ولقد جاء الاسلام كاشفا عن جوهر المفهوم الانيساني الاصيل الجامع ، سواعالنسبة لنهج الحياة الاجتماعية والعلاقات بين الانسان والله تبارك وتعالى او بهن الانسان والانسان أو بالنسبة المتافيزيقيا وعالم الغيب ، وبذلك اغنى المفهوم الإسبادي المسلم عن فروض الفلسكة وتقولاتها ، ومن هنا غان الفهوم الإسبادي المسلم عن فروض الفلسكة وتقولاتها ، ومن هنا غان الفلسفة لا تمثل أي عنصر أيجابي في الفكر الاسلامي ، والمعبرون عن الفكر الاسلامي في تكامله الجامع هم الفقهاء وأهل الجديث فهم وحدهم السدن ارتبطوا بالنفس ارتباطأ ونظروا إلى المجتمع من خلال نظرة نقية حفظت اله محتواه عقائديا وتشريعيا واخلاقيا وسياسيا واقتصاديا واجتماعيا الورخيا ،

وقد وقف الاسلام موقفا واضحاً في التفرقة بين العلوم والفلسفات عوبني لها مهنجها التجريبي ، وقبل العلوم القديمة لعدم مناقضتها للتوحيد ، ورفض المطسفة لمساقضتها للتوحيد وهدم نفيها ، وقد بلغ عدد المستغلين بالعلوم عددا كبيرا يفوق عدد المستغلين بالفلسفات مما يؤكد انتشار العلوم

وقاوم العلماء وقعيمات الفلسفة واضطرابها وماديتها وانحرافها ودورها وحطموا وجهتها 4 وقد تكشف أن الذين اشتغلوا بها لم يعدوا من العلماء وانما وصفوا بأنهم حلقة جديدة من المسائين اليونان 4 وهكذا كانت الفلسفة دخيلة على الفكر الاسلامي لأنها قامت على استيراد الفلسفة اليونانية والهندية والفارسية المجوسية 4 والتي كانت كلها من هشيم الفكر البشري والمتي كانت مناقضة لمفهوم التوحيد 4

ولتد أكد العلماء أن الكلام والاعتزال والفلسفة والتصوف الفلسفي تفسيرات بشرية غير منزهة عن الخطأ وقابلة للتجاوز .

وقد كان علم الكلام عملية دفاع وحجاج للملل الأخرى اعتمد على المنطق اليوناني خلال مرحلة من المراحل وانتهى دوره ، وقد اختلطت الفلسفة بالكلام الى الحد الذي ابتلع معه هذا العلم الفلسفة ابتلاعا واحتواها في كتبه حتى اصبحت كتب المتوحيد تبدأ بمقدمة في منطق ارسطو فضل عن بسط الآراء الطبيعية والرياضية في الزمان والمكان والحركة وغير ذلك ،

واختلطت الطريقتان عند هؤلاء المتاخرين والتبست مسائل السكلام بمسائل الفلسفة بحيث لايتميز احد الفنين عن الآخر

لقد كان المهدف المبيت من وراء حركة الترجمة في تقدير اعداء الاسلام هو طرح الفكر الفنوصى الشرقى والفكر اليونافي الوثني في دائرة الاسلام للتضاء على مفهوم التوحيد الخالص على النحو الذي فعلته الفلسفة بالفكر اليهودي والمسيحي من قبل .

ولقد كان الآمام الغزالي والإمام بن تيمية هما أقوى خصوم الفلسفة والمهاجمين لها على وبعد الغزالي رفض علماء السكلام الفلسفة وقضا قاطعا أدى الى موتها عوليس معنى هذا موت الانجاه العقلى " ولقد التقد التقد النقرالي الفلاسفة في مسائل القيدم والعلم الالهي والدعث وهشذه ذات صيغة غيبية متنافريقية وما ذهب اليه الفلاسفة فيها مناقض للقرآن .

ذلك أن المملاسفة تنكبوا التصور الاسلامي الذي يفرق بين عالم الفعيب وعالم الشهادة وكان الفزالي متدمة لدور أبن تيمية القوى الحاسم، ولم يرفض الغير الله المسلامي في مجال المنطق والطبيعيات والرياضيات والمملك ، وأنها رفض القلسفة الوثنية التي كانت نسمى عند اليونان : علم الأصنام ، رفضها كتصور إيدلوجي يوناني من حيث الخلط بين عالى الغيب والشهادة ،

وقد كان الغزالي ومن كان قبله ومن جاء بعده تأكيدا للرغض والإهمال الذي لاقته الفلسفة في العهدين الأموى والعباسي من أهل البسنة ( معتزلة وأشاعرة ) وتأكيدا لطموح الفكر الإسهالاي في تبنى كل فكرة لا تناقض تصوره ومنهجه باعتبارها كلمة قابلة للأخذ ولا ريب أن سسبب تدهور الفكر الاسهامي واتحطاطه نتج عن انتشار الفلسفة ومنطقها و ( الأفلاطونية المحدثة ) قد اثرت بسلبية على الفكر الاسهامي وطبعته بطابع الاشراقية ، كما أن النزعة التوفيقية ادت الى الروحانية المفرضة التي انحرفت وصارت مضمونا يتميز بالكسل والحمول والخدر فعرق المسلمون في انحطاط طويل سلب الحضارة الاسهمية رونقها بعد أن ارتفعت كالسهم .

ولقد كان لبعض الشعوبيين المركبير في اغواء الناس بالفلسفة وكان نصر الدين الطوسي يفرض لكل من يشتغل بالفلسفة ثلاثة دراهم والاطباء درهمين والفتهاء درهما واحدا والحدثين نصف درهم

ولذلك أتبل الناس على معاهد الفلسفة والطب ، وكان هذا مااستتب به الأمر بعد غزوهم لبلاد المسلمين .

وقد اكد الباحثون أن انتشار الفلسفة وسيطرتها هو العامل الوحيد في انحطاط الفكر الاسسلامي الي جوار عوامل أفسري منها الآثار التي احدثها الشعوبيون في المجتمع الاسسلامي بالافسسافة التي الحسروب الخارجية مع المتتار والصلبيين والطامعين في الحكم والسيطرة . وقسد استطاع الاسسلام أن يحافظ على نفسسه بما يستونه تحجرا وجمسودا وتوقفا وانحطاطا بوقف باب الاجتهساد وكأن ذلك أغضل حل للحفاظ على الاسسلام في لحظة حرجة منهارة تكاتفت فيهسا كل العوامل لضرب الاسلام في لحظة حرجة منهارة تكاتفت فيهسا كل العوامل لضرب الاسلام في لحلة والسلاميا .

ومن الخطأ وصف تلك الفترة باسم فترة الانحطاط، ذلك انها في الحقيقة كانت فترة الصمود والثبات : ظهر فيها ابن خلدون وابن الأزرق.

والمعروف أن أول من اهتم بالفلسفة الاسلمية المستشرقون وكان لعملهم وجهان : وجه يزيفون به فكر المسلمين عامة ووجه يحيون به الحديث عن الفلسفة ويفسحون لها المجال من جديد . وقد بدأت تلك الحملة بتشويه الفكر الاسسلامي عامة وذلك بادعاء المستشرقين أن الفضل يرجع الى عبقرية اليونان ومجهودات السريانية .

وكان ذلك أخطر مايقال في هذا الصدد وهو القول بتبعية السلمين للفكر اليوناني .

ولقد رفعوا من شان الفلاسفة المسلمين الدين هم في الواقع لم يكونوا الا اتباعا للفلسفة المسائية البوتانية ، وقد أعتبرت فلسفتهم لا تعبر عن الفلسفة الاسلمية الحقبة وانما يعبر عنها علم الكلام ، واصول النقة والمهم التجريبي الذي قدمه العلماء المسلمون وهو المعبر الحقيقي عن الفلسفة الاسلامية ، وقد بدأ هذه الفكرة الشيخ مصطفى عبد الرازق وبلغ بها مداها الدكتور على سامى النشار والواقع أن هناك هوة واسعة فين متهم الفلسفة وأسلوب العقيدة

# (1A)

#### شبهات حول الفلسفة المادية

حاول دعاة الفلسفة المادية تقديم مفهوم زائف تعت اسم فلسفة العلم اعتماداً على خيوط علمية واهية بحجة القول بأن الفلسفة المسادية تعتمد على مفهوم العلوم الطبيعية ، والواقع أن استعمال اسلوب العلم التجريبي والطبيعي في الدراسات الانسانية باطل وكاذب ولا يمكن أن يؤدى الى عديم انتائع صحيحة .

والواقع أن الاسلام يستطيع أن يقدم أجابات محددة ومقنعة على جميع الأسئلة التي تدور حول الحياة الانسانية ، وهذا الفهم أشمل واعم قان العلم مهما تقدم وتطور قهو نسبي في المعرفة مشروط بعطاء عصره وينته ، فالعلم خاضع المتحفظ والتفسير في الموقف بال التخطي والتراجع ، وكل وايكون معمولا به في عصر كحقائق علمية قد يأتي في المرحلة التألية فيفندها ويكشف ما بها من اخطاء ، فالمعرفة نسبية ، أما الدين الحق فانه يتجاوز كل الفلسفات الأساسية للانسان ومن ثم فهو السمى من أن يقارن بفلسفة ما ،

ويفضل توجيهات الترآن اشتغل غلاسفة الاسلام الذين كانوا أيضا علماء بالعلوم بمعناها الخاص عجددوا المعرفة العملية ومناهجها وانشأوا علوما جديدة .

والواقع أن نظرة الاسلام التى الوجود والمكون والانسان بمفهومه المجامع الربائي المصدر الانسائي الوجهة يختلف اختلافا عميقا بين مايقدمه المغرب من نظريات مصدرها الفكر البشرى بأهوائه ونقصه وتطرفه وماديته وبلا مراعاة للتكامل الذي يقوم عليه الانسان ويطابقه الاسلام وهو الروح والمادة ، كل هذا كشف زيف الفعلفة المادية وقصورها وعجزها عن

العطاء ، وما كل نها من آثار خطيرة على ازمة الخضيارة المفاصرة الاحروب ولا ريب أن غلسفة المادية هي غلسفة ازمات ظهرت في اعتاب الحروب المدمرة فهي لا تستطيع أن تعطي عطاء حقيقيا ايجابيا وإنما هي محاولات مرحلية ولذلك فهي لا تتنساول الاتسان ككل ولا تهتم اهتماما جادا بمكانه في السكون ورسالته على الأرض ، بل تعبر عن الجانب المادي في الانسان وهو على كل حال ليس بالجانب المحقيقي في طبيعته م

وهكذا تُجد أن المذاهب القلسفية القسائمة الأن تسبواء القلسفة التخليلية في المجلسلة في غرب وجنوب التخليلية في المرجعائية في أمريكا أو الوجودية في غرب وجنوب الوربا كلها فلسفات مادية لا تتنساول المتسان الاعلى أنه حيوان كاضع لمطامع الطعام أو التجنس .

وهى تقرض وجهات نظر متنوعة دون عناية بتربية الأنسان كانسان الله بل هى فى مجملها تبرير للواقع الفاسد المنحرف الذى يتمثل فى الاتجاه الى المقوة من ناحية والترف من نلحية أخرى ، ومن هنا قصوت النظم التربوية المهالمية عن تكوين النبوذج الانسانى المترن من الناحيين للفكرية والمخلقية، وقسد احتجب عن المغرب اثر الدين الحق بروحانياته واخلاقياته وتصعبوره للسكون الانسان ومقدرته على تنظيم أمور الحياة . ذلك أن اللين العق دائما الى جانب نور المعتل اكبر عامل يرشد الانسان ويساعده فى خياته دائما الى جانب نور المعتل اكبر عامل يرشد الانسان ويساعده فى خياته

ويتول الدكتور مجمد عبد الهادى أبو ريدة : انه لا سبيل الى الوصول الى الفساية المثلى للمجتمع الحق الا بمفهوم جديد يقوم على انساس معرفة الانسان في حقيقته واستعداداته ومعنى حياته ورسالتمه على الارض ، وبتوجيه حياته حسب المعرفة الصحيحة ، ولابد من بناء المعرفة على اسس حتيفية ، من ملكات الانسان الحسية والعقلية فللانسان حواس يترك بها ماحوله وهو يتصورها بعقله ، ويصحح تصوره لها أن هو اخطأ ، ويجب عليه أن يتقيد بمنهج البحث فلا يحاول معرفة المحسسوس الا بالحواس عليه أن يتقيد بمنهج البحث فلا يحاول معرفة المحسبوس الا بالحواس مذا هو الالتزام بالمنهج العلمي في دراسة الاشياء ولكن دراسة الاشياء هذا هو الالتزام بالمنهج العلمي في دراسة الانسان لأن عقله أوعنه من في خواصها وعلاقة بعضها ببعض لا تكفي الانسان لأن عقله أوعنه من مجال الحواس بل أوسع من السكون أو في أمور الحياة ، وليكل بلا شك أن الأشياء سواء في أمور السكون أو في أمور الحياة ، وليكل بلا شك أن يستنان على عناية المدع ورحمته ، وموانيئة على وجود هذا العالم ونظامه ، وقوانيئة على وجود مدا العدم المتعنها بعض مساحه الحكيم القادر خل جلاله ، ومن ارتباط الاشياء بعضها بعض وملاحة العنان على عناية المدع ورحمته .

وعلى الإنسان في هذا الاستدلال أن يبتعد عن التصورات المأخوذة من هذه الأشياء التي يراها الانسان حوله .

ولما كانت معارف الانسان الحسية قاصرة ومعارفه العقلية متأثرة بالتجربة في عالمه فان كثيرا من المعارف عبارة عن اجتهادات في حدود طاقة الاثنان ، وكثيرا من المذاهب الفلسفية ظنون ، وأحكام المفكرين على قيم الاشياء والانمعال وتحديدهم للغايات كلها اجتهادات ، وهنا, يدل على أن الانسان على الرغم مما له من ملكات المعرفة والتقدير للقيم في حاجة الي مايكمل له نظام المعرفة ويبين له معنى هذا العالم ومعنى حياة الإنسان وقانونها وغايتها على أن يكون ذلك من مصدر نوق الانسان ، هو خالق الكون والانسان ، وذلك ماتجده في الدين الحق المنزل معنهوماته وادلته الواضحة التي لا يجدد العقل السليم والضحير المستقيم إي صعوبة في فهمها والعمل باحكامها .

اتصور التفلمف: استعمال للحواس والعقل غي دراسة هذا العظلم على اوثق المناهج وبكل الوسائل لتكوين تصور علمي للكون وللانتفاع بقوى الطبيعة التي يرشد الله تبارك وتعالى انه سخرها للانسان وخصوصا بمعرفة الله وتوحيده وتنزيهه وتعظيمه وشكره ومحبته وعبداته بفضل آيات صنعه الرائم في السموات والأرض .

اتصور الفلسفة تفكرا أو تدبيرا لما تضمنه التعليم الالهى فى القرآن من أصول المعرفة ومبادىء تنظيم الحياة وجعل ذلك خيرا بالمعرفة الحق والخير فى هذه الحياة وبذلك يضاف الى نور العتل نور من خالق العتل ألا

وفى هذا المجال يصدق قول العلماء من ان العلم المعاصر قدد أهلس في علاج الشاكل الاجتماعية والنفسية والانسانية بوجه عام ، لأنه لم يخضع للهج واضح في تطوره وفي أغراضه واهدانه ، وقد تبن أن العلم لا يمكن أن يصل الى الحقيقة المطلقة التي لا يمكن أن تظهر الا بالايمان الذي هو قوة أخرى أشمل وأقوى من العلم ،

وقد رفع العلهاء في الغرب اصواتهم بالشكوى من طفيان الجانب المادي في حياة الانسان على الجانب الروحي وطفيان الميول الى الترف، وما له من الجيرار على الميول الى الحياة البسيطة السليمة وقد ارتفعت الأصوات بالشكوى من الضياع والحيرة والتشكيك الذي وقع فيه الانسان بسبب قصور نظم التربية والتعليم في العالم كله عن تكوين النمسوذج السليم في هذا العصر الخطير .

وون أخطاء العلم الحديث الذي عنى بدراسة الإشبياء أن جرى في دراسة الانسان وأموره كشيء لا كذات تعتل وتشمع بقيم عقلية وبأحاسيس خلقية وله حاجات روحية .

وتد قل في العصور الحديثة اشتغال العلماء بالتفكير في حقائق الأمور الانسانية ، وفيما وراء أو فوق هذا العالم المحسوس وللكنهم عنما تعرضوا للانسان بنوا تصوراتهم على الخيالات الميثاهيريقة التقليدية البعيدة عن الواقع ، وحكموا في ذلك الأمزجة الشخصية واتباع الأهواء والأنكار المشكوك فيها والمحوا بالآراء اللامعة كالسراب الذي يحسبه الظمآن ماء حتى اذا جاء له يجده شيئا .

ومعنى هذا كله أن الفكر الفلسفى فى العسالم الاسسلامى يجب أن يتحرر من الفلسفة المادية وأن يشهد مقاهيم من ظك الأصول الاستاسية التي جاء بها الامتسلام: وأن يكون الإيمان بالله تبارك وتعالى مالكا وخالما ومسيرا للأمور كلها أساسا وأن تفهم مهمة الإنسان فهما صحيحا باعتباره مستخلف فى الأرض وأن تكون العناية بالانسان فى جوانبة كلها الروحى والعقلى والبدنى مقدمة على كل شىء وأن يخاذر العلماء النظر فى جزئيات الاشياء ويتجهوا إلى النظرة المجامعة الكلية ، والا يقنوا عند مسائل العقل أو مسائل الروح واتما يجمعوا بين معطيات الانسان روحا ومادة ارتفاعا عن المحرمات وأقامة لحدود الله وتطلعا إلى ماهو أسمى من الحياة المادية وأن يستمدوا من الدين الحق تصوره المحكم للكون والحيساة وبذلك يقوم وأن يستمدوا من الدين الحق تصوره المحكم للكون والحيساة وبذلك يقوم نظام جالمع على المعرفة الانسانية .

### (19)

## شبهات في علم النفس الحديث

حاول دعاة الفلسفة المادية في العصر الحديث اعلاء مفاهيم التحليل النفسى التي جاء بها فرويد والتي لم تكن الا نوعا من التحدي للفطرة الانسانية الصحيحة وقد جرت المحاولة لاذاعتها في مختلف مجالات الثقافة والفكر وفرضها في الجامعات والمعاهد لخلق روح من الانحراف والتحطيم والتدمير للشخصية الانسانيية ؛ وقد اخذت هذه المساهيم تهز النفوس البشرية هزا عنيفا ، وكان لها اثرها البعيد في ازمة الانسان الحديث ، وصلكن العلماء لم يدعوها دون أن يفندوا أكاذيبها وأضاليها ويكشفوا عن

ريونها وعن غاياتها البعيدة التي قام بها رجل يهودي يحمل لواء المعمونية المعمونية

وقد حاول الدكتور فؤاد أبو حطب أن يستوعب أخطاء هذه القلسفة في أضول عامة في يتوال من ما من المناسفة في الضول عامة في المول على المول عامة في المول على المول عام المول عامة في المول عام المول عام المول عام المول عا

ان علم النفس ليس علما بالعنى المتعارف عليه للعلم ، بل التنطبق عليه شروط العلم الواحيسة وأهمها اليتين والموضوعية ، وهي شروط العلوم الطبيعية وهذا ينطبق على العلوم الاجتماعية جميعاً ودمغها جميعا هانها علوم زائفة ، وأبرز المحاذير :

- (۱) هي غلبة الاتجاه إلمادي في علم النفس بحيث جعله يتصور النفس الانسانية تصنهدا ماديا فهي مجموعة غرائز تتطلب الاشباع المادي المهاشر ، والانسان في اطار هذه النظرة المادية منهوي دائما بقوي لا معتولة ومغلوب على أمره تصدر عنه أفعال قهرية وكل مايملكم المقل من «حيل » هي تدبير هذه الافهال أو البحث عن وسائل جبولة لاشباعها أو التسامي بها ليزاولها بصورة أجمل .
- (٢) معظم النتائج التي توصل اليها بحض أصنطاب الاهتمامات النظرية على علم النفس وعلى راسنهم فرويد استخلصت من المحالات الرضية ثم على حالات الأسوياء وتبنت نهاذج نظرية كاملة في هذا الاطار النفس.
- (٣) علم النفس التجريبي كذبة كبرى ، لأن النفمن ( ذات كلية ) ولا يمكن تحويلها الى موضوع ، أو تشريحها تحت المجهر ولا يوجد فرع من فروع المعلم التجريبي \_ ومنه الفلؤم الفلزيائية \_ يؤدى الى المعرفة النقيئية ولا توجد ملاحظة بشهرية معصومة من الخطأ .

والواضح هو غلبة « المادية » على علم النفس ، والمسادية فلسفة حيساة وجرائيمها مضرّرة في العلوم الطبيعيسة واهمهما الصراع بين الدين والعلم ما ا

ولا ربب أن أحد مصادر التحدى الحضارى الذي يتعرض له المسلمون وما يحمله تيار العام الواهد الينا من الفرية ومن الشرق خلفية الحادية والمتحلة على طياته ، جعلت من السكفر بكل ماهو غليم فادى سمة هنذا العصر بل أن الأمر قد بلغ الى حدد خطير بسيطرة المادية على الفاوم الطابعية بمضمونها الالحادي مثل مبددا « أزليدة

الملاة » والطاقة ونسبة كل شيء في السبكون اللي الطبيعية وتوانينها المحاولة تفسير التدرج في عمران الأرض على أنها عملية مادية تلقائهة بحتة .

والمعروف الآن أن آراء غرويد وأصحاب مدرسة التحليل النفسى عامة تواجه بالنقد العنيف دائرة الأطار السيكوولجي قاله ، وتتسع دائرة هذا النقد ابتداء من غرويد شخصيا وشخصيته حتى التجليل النفسى مدرسة ومنهجا وغلسفة وحياة .

وقد تبين أنه لابد من استخدام منهج دراسة السكون في دراسسة النفس ، لأن دراسة السكون والانسان واكتشاف سبن الله وتأمل آياته فيهما من أعظم الأدلة على ابداعه سبحانه وتعالى وقدرته في خلقه .

ان الملاحظة باعتبارها جوهر العلم التجسريبي الذي يحض عليسه الاسلام هي عملية تحليلية ، قالأشخاص كالاشسياء لا تعرف الا بخصائصها وسماتها ، كما أنها لا تتميز الا باضدادها فنحن نصف الشيء بائه مستدير أو حاد أو ثقيل أو بهذه الصفات جميعا ، وبالمثل فاتنا تصف الشخص بائه يعتجيب بسرعة أو بعنف أو بدقة أو بغير ذلك من المطرق .

والخصائص هى تجريدات نصل اليها بتحيلل الكليات وتجريد احدى السمات من كلية معينة لا تؤثر غيها لأنها تظل ثابتة محتفظة بكيانها الكلى الذي هي عليه قبل التحليل .

يجب أن يتبع الباحث منهجه التحليلي بنظرة تركيبة بنائية تكاملية برسيم ( البروفيل ) النهبي الذي يربط بين مختلف الخصائص والسمات حتى يجدد النبط الكلي آلفريد لهذه السمات والذي يميز الشخص أو الشخصية وليعرف الشباب المثقف أن علم النفس الذي يدرسي الآن ليسي هو علم النفس الاسلامي ولكن علم النفس المسيحي واليهودي .

فقد بدأ علم النفس الدينى المسيحى في أوربا والولايات المتحدة ابتداء من السكتابات المسيحية والعصر المدرسى في العصور ألوسطى وعصر الاصلاح الدينى في أوربا ثم طرح الفكر اليهودى التملودى عن طريق فرويد مفاهيم جديدة ارتبطت بالمفاهيم المسيحية ، وهناك مفهسوم لعلم نفسي وماركسى ويهودى وتصرانى كل منها يستجد خصائصه من العقسائد التي يدين بها كل من هذه الجماعات ولذلك ، فانه لابد من بنساء علم نفسى ديني اسلامى يستمد مقوماته من أصول الاسسلام ، قوامه تكامل الاسلام بين

الروح والمادة والدين والدنيا وونق مهوم الاسسلام لرسالة الانسان في المحياة والتزامه الأخلاقي ومسئوليته في الجزاء بعد البعث .

# ( ٢٠ ) شبهات حول أخلاق الاســـلام

ترددت كتابات كثيرة عن الأخلاق في الأسلام ، مما كتبه الكندى والفارابي واخوان الصفا وابن مسكويه وابن سينا وابن باجه وابن طفيل وابن عربي .

وقد تبين مع الأسف أن مذاهب هؤلاء الفلاسفة لا تمثل مفهوم الاسلام الصحيح في تقدير مضمون الأخلاق في ضوء القرآن والسفة .

وقد تبين أن هؤلاء الفلاسفة قد أقاموا مذاهبهم في الأخلاق على الساس من الفلسفة التي تلقفوها عن اليونان معلنين غير مستخفين ، هذا الاساس الأجنبي هو الذي حجب انظار السلمين عن فهم القرآن كما يقول ( اقبال ) ولذلك لم يبوز مفهوم القرآن لملاخلاق في هذه الدراسات ، للحاجاء الصوفية وعرضوا للأخلاق كان مفهومهم غير كامل وان كان أقرب الى مفهوم الاسلام ،

وقد الهلت المحاسبي والقشيري من تأثير الهلسفة الميونانية وشطوتها واقتربا من روح الأخلاق الإسلامية ، ويبدو أن تأثيرات رهبانية تسربت الى مقاهيم الزهد والاخلاص والصبت عندهما فكانت لها آثار ضارة تبثلت في تشددهما البعيد الذي يتناقني مع يسر الاسلام واعتباره لطاقات في المحدودة . كما يقول الاستاذ أحمد عبد الرحيم ابراهيم ، فالغزالي في ابرز مؤلفاته في علم الأخلاق كتاب (ميزان العمل) وفي الأحياء ايضا يبدو اخطر مفاقض الغزالي اعتماده لنظرية النفس لدى الملاطون وتقسيماته لتواها وللفضائل تبعا لذلك ، ثم قبوله المطلق لنظرية الوسط الأرسطية في كلام الغزالي جسب تعبير ابن تبية برزخ بين المسلمين وبين الملاسفة فقيه فلشفة مشوبة بالاسهام وإسلام مشوب بالفلسفة ، وذلك في محاولة الغزالي التوفيق بين الملاطون ونظريته في النفس والقضائل وبين فضائل القرآن . كما اعتقد في نظرية ارسطو القائلة بالوسط الأرسطي ، وهو المدا القائل بأن الفضيلة وبسط بين رذياتين ( ميزان العمل ص ٢٣٤) تعسف في تأويل آيات القرآن السكريم لكي يحملها على التوافق معه تعسف في تأويل آيات القرآن السكريم لكي يحملها على التوافق معه تعسف في تأويل آيات القرآن السكريم لكي يحملها على التوافق معه تعسف في تأويل آيات القرآن السكريم لكي يحملها على التوافق معه وعلي المستقم كما أمرت ) تفسر عنده بمعني طلب الوسط بين الأطراف ، وعلى رفاستقم كما أمرت ) تفسر عنده بمعني طلب الوسط بين الأطراف ، وعلى دو على المستقم كما أمرت ) تفسر عنده بمعني طلب الوسط بين الأطراف ، وعلى

الرغم من ادراك الغزالي للتعدد الواضع للفضائل الاسلامية وتجاوز عددها للتقسيم الرباعي الاعلاطوئي الضيق غانه تمسك بذلك التقسيم بشدة

ويتول زكى مسارك وبعض مفكرى المسيحية أن الفرالى تأثر بالمنصرانية وانه تأثر بالآداب السلبية التى دعا اليها الانجيل ، ويقول الهيئتور محمد يوسف موسى أن الامام الغزالى حاول أن يطبع ما أخذه عن اليونان والمسيحية بطابع اسلمى صوفى وأن تلك المحاولة كانت أقرب الى روح الاسلام من الفلاسفة العرب (النشار) وهو فى مفهوم الإخلاق متأثر بالفلسفة اليونانية يردد نظريات أغلاطون وارسطو .

اما تراث الحديث النبوى غقد بقى طوال القرون دون أن يجد من يدرسه ويستخلص منه المبادىء العسامة لنظام الأخلاق الاسلامي بدلا من الأخد من اليونان ، أو التوفيق بين أخلاق الاسسلام وتلك المذاهب الأحنية ويرجع ذلك النقص الى الفلسفة الأخلاقية اليونانية التى نقلت جاهزة الى الحيط الثقافي الاسسلامي العربي قبل تبلور علم أخلاقي لتسلامي أصيل، فجمدت أنظار المفكرين المسلمين وخاصة الفلاسفة عن الفظو الى المضامين الأخلاقية للقرآن والمسئة ، كما أشار اقبال الى ذلك وبالنسسبة لفكرة الوسط يقول أن القرآن لم يحدد حدودا عليا للفضيلة بحيث يعتبر كل من يتجاوزها مسرفا وعلى العكس كان النبي لايتحرى وسطا في كرمه وانفاقه يتجاوزها مسرفا وعلى العكس كان النبي لايتحرى وسطا في كرمه وانفاقه غالل كله لله عز وجل وبذله جميعا هو الأحب عند الله سمحانه وانما لم يأمر به عندة لأنه يشق عليسه سبب بخله وهدو ينهي عن الواجسات والفضائل الأشد وجوبا في سسبيل الاستزادة بالأقل وجوبا واعمالا بمبدأ والقضائل الأشد وجوبا في سسبيل الاستزادة بالأقل وجوبا واعمالا بمبدأ لاتقبل النافلة حتى تؤدى الفريضة ، وليس هذا وسطا وانما هو توازن خلقي أو تناسق خلقي .

وفيما يعلق بكتابات المعاصرين يتحدث أحمد أمين عن الأخلاق فيبذر بدور الربية فيعقل القارىء حول عدموجود نظام أخلاقي متميز للدين الأسلامي لما المعتاد قيرى أن الأخلاق الدينية الشرقية هي سيطرة خارجية عن الانسان تملى عليه مايفعل وما يترك وتجيز له وتحرم عليه ولا شأن له هو هي جميع ذلك الا الطاعة والاذعان (مراجمات) وكتاب الدكتور عبد الرحمن بيتضار عن المعتيدة والأخلاق مستمد من فكر أفلاطون وارسطو ومسكويه في معظم الأبواب والواقع أن هذا كله لا يمثل وجهة نظر اسلامية حقيقية، هستده النظرة التي تتكشف في وضوح في رسالة الرحوم الدكتور محمد عبد الله دراز .

فقد استطاع النكتور، دراز رحمه الله وجزاه خيرا أن يقدم المفهوم الأخلاقي القرآني وأن يقارنه ببعض النظريات الغربية ، ولقد كانت جولاته

بين الفلسفات اليونانية واليهودية والمسبحية من أكبر أسباب اقتناعه بأن مفهوم الأخلاق عى المقرران سولا نقول نظرية الاسلام سنفوق كل النظريات والمفاهيم في غيره ويقوم مفهوم الاسلام على .

(اولا) الالزام نفالالزام هو اصل كل مذهب أو نظرية في الأخلاق فلا مسئولية بلا الزام ٤ واذا عدمت المسئولية فلا يمكن أن تسود العدالة وحينئذ تتفشى الموضى ويفسد النظام وتعم الهمجية لا في مجال القانون أيضا .

(ثانيا) المسئولية : والمسئولية متوادة من الالزام غلا معنى للالزام الا أن الاتسان مكلف بأن يقوم بأشياء وأن يقدم حسابا عنها، وهذا في حدود فكرة المسئولية الانسانية ، لا يسئال الانسان عن عمل غيره ، ولا عما يعلم أنه مكلف به ، ولا عن أعساله غير الارادية ولا عما أكره عليه .

(ثالثا) الجزاء : وهو الرابطة بين الالزام والسئولية وللجزاء ثلاثة ميادين : أخلاتي وقانوني والهي .

(رابعا) النية والدوامع : والانسان مكلف وهو كائن ناقص لكنه مي الوقت نفسه قابل للكمال ملابد من العمل وهو مسئول عن عمله وهو مي عراع دائم ضد كل الشرور ، ولكن الى جانب الجهد الطبيعى الذي تقرضه الفريزة جهد آخر يقتضيه العقل من أجل مثل أعلى .

# (TA)

### شبهات حول تفسير التاريخ الاسلامي

حاول كتاب الماركسية تهسير التاريخ الاسلامي بهههوم صراع الطبقات وبشلوا في ذلك لانهم - كما يقول الاستاذ طه محمد كسبه - لم يستوعبوا مضمون الرسسالة الاسسلامية ، ان الصراع الذي ثار بين المسلمين وبعضهم البعض والذي اتخذه الماركسيون دليسلا على صحة دعواهم إنها كان صراعا ذا طابع سياسي ولم يكن صراعا طبقيا تغلبت بهوجيه طبقة على الخرى أو فئة على اختها ، والخطأ الذي وقع فيه الشيوعيون أنهم قد نظروا الى التاريخ الاسسلامي بنصف عين ، ذلك أنهم لم يقرأوا التاريخ الاسلامي نفح البشرى وكل الذي قعلوه أنهم ساروا على نهج أمامهم ماركس حين تخير أحداثا بعينها من تاريخ البشر وأطلقها على التاريخ كله ، فقد كانوا يقسرأون ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول نظريتهم الأولى في استخراج أفكارهم ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول نظريتهم الأولى في استخراج أفكارهم ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول نظريتهم الأولى في استخراج أفكارهم ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول نظريتهم الأولى في استخراج أفكارهم ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول نظريتهم الأولى في استخراج أفكارهم ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول نظريتهم الأولى في استخراج أفكارهم ماكان يعيبهم ويتفق مع أصول المنهم ماكس المنات المنات المنات المنهم ماكان المنات ال

واحكامهم وآرائهم ، فحكان مايثير انتباههم ويلفت انظاهم منظر تلك الدماء التي تسيل على صفحات التسامهم ، ولم يكن ينقذ الي انوفهمسوي رائحة الدم يسيرون وراءها ويدللون عليها ويتبعون خيوطها ويستخرجون منها احكاما ومبادىء وافكارا واستنتاجات يطلقونها على التساريخ كليه مثلما فعل ماركس حين اعتمد في اسستنباط نظرية عن التاريخ على بعض مراحل التساريخ دون الأخرى ، وهنا مقطت دعوى اختلاق المراع الطبيعي وحتميته على المجتمع الاسسلامي ، فلك أن الاسسلام لم يكن المساسا من افراز الغظام الطبقي في قريش ولم يكن الاسسلام دينا رجعيا يحفظ للظالمين والمحتمين أموالهم وامتيازاتهم كما أنه لم يكن مخدرا المقتراء والمحتمين والمحمين بجملهم في حالة تبدل ورضي بفقرهم وعجزهم كما والمستغلين والمحمين يجملهم في حالة تبدل ورضي بفقرهم وعجزهم كما والمستغلين والمحمين يجملهم في حالة تبدل ورضي بفقرهم وعجزهم كما والمستغلين والمحمين يالمن والمستغلين والمستغلين والمستغلين والمستغلين .

# وكان بحق حركة عدل ضد أعداء السماء والانسان .

كذلك هان الاسلام ما جاء نتيجة انقلاب عسكرى أو سياسى قام به مجموعة من الافراد الذين يطلقون على انفسهم ثوارا ، أو مجموعية عن العسكر ، كما أنه ما جاء نتيجة انقلاب مناظر فى توريع الانتاج وعلاقاته المتسابكة فى قريش وأنها جاء كظاهرة فوقيية مستقلة عن البيئة ، وهاء الاسلام من البداية مقررا للمساواة فى الفرض وضمان حق الكناية لكل المواطنين وتحقق التوازن الاقتصادى بين الفرد والمجتمع ، وجاء بمبدأ المسكية الخاصة والملكية العامة ومبدأ الاقتصاد الحر الموجه ، جاء بكل ذلك فى الجزرة العربية فى وقت لم تكن ظروف الانتاج وعلاقاته تدعو اليه بحيث يمكن أن يقال أن ماحدث كان انبثاقا من واقع اقتصادى ، وتحدى بذلك كله منطق المركسيين التاريخي وحسابات المادية التي تحتم أنبثاق كل انقلاب سياسي من التاريخي وحسابات المادية التي تحتم أنبثاق كل انقلاب سياسي من التلاب مناظر في نظام الانتساح وعلاقاته .

وعليه فإن الصراع الذي ثار بين المسلمين والذي يتخذم الماركسيون حجة ودليلا على صحة نظريتهم ، انها كان من اجل الحكم ، وكان صراعا سياسيا لا طبقيا ولا يقره الاسسلام بحال من الأجوال ، فهو خارج عن منهج الاسلام وبعيد عن روجه للسمحة ، ويبقى الاسلام بجوهره الاساسي الذي يشع رياج الاخوة والمساحلة بين المسلمين والذي يقرر في صراحة الذي يشع رياج الاخوة والمساحلة بين المسلمين والذي يقرر في صراحة الذي يشعر النال بسيفهما فالقاتل والمقتول في النار »

ويقرر : « انها المسلمون إخِوة فأصلحوا بين أخويكم » ...

ومن هنا مان دعوى صراع الطبقات التي يحاول دعاة الماركسية الميوم واصحاب التفكير الالحادي الصاقة بالاسلام وصولا الى تفريغ المين الاسلامي من محتوام الرؤحي ومضمونه العقائدي انها هي محاولة لن تحدي .

هذا من ناحية ومن ناحية القول باثر العسامل الاقتصادى فى توجيه التساريخ الإسسلامي يقول الدكتور حسن شسحاته سعفان: ان عوامل البقدم في مصر والشرق الأوسط اذا درست في تطورها منذ العصور الإسلامية نجد أن العامل الاقتصادى في هذا التأثير وفي تطورها لم يكن بأكثر اهبية من غيره بل على المكس كانت المثاليات الدينية والأخلاقية السيقة من الاسسلام ، أولا ومن المسيحية ثانيا هي العسامل الأول في تشكيل النظم وتطويرها ثم ياتي العامل الاقتصادى كعامل ثانوى في معظم الأحيان ،

ويقول: أن نظرية ماركس في المادية التاريخية خطأ محض - فقد استئتج نظريته من استقراء بعض وقائع الاقتصاد الاجتهاعي للدول الغربية ويقول أنه ينكر الدين والعوامل الروحية بينما كانت هي المحرك الأكبر لهذا التطور ومن خطأه الزعم بأن العوامل المادية هي العوامل التي تؤثر الأثر الأكبر في تشكيل النظم الاجتهاعية الأخرى من دينية وسياسية واخلاتية وتربوية.

ويقول: ان نظرية ماركس لا تنطبق على دول الشرق الأوسط وان الدول الغربية ان صح انها تطورت بحيث وصلت في العصور الحديثة الى دول تقدس المسادة أولا غان ثمة دولا بالعكس لم يطرأ عليها تطور يجعلها تضحى بالمثاليات الأخلاقية والدينية تحت تأثير العوامل المادية ،

## $(\Upsilon)$

ومن أخطر الشبهات التي طرحها الماركسيون محاولة تصوير عهد الرسول والخلفاء الراشدين بصورة الضراع بين اليبين واليسار في الاسالم ، والاهتهام بالعامل الاقتصادي وتقديمه في النظر الى أحداث التاريخ وعجزهم عن تعلق مفهوم التفسير الجامع للتاريخ الذي تؤثر فيه عوامل عبيدة ، الاقتصاد وأحد منها ولكنه ليس أهمها على التحتيق .

والاسلام له تفسيره التاريخي الذي يختلف عن التفسير المادي للتاريخ الذي قدمه ماركس واخذت به الشبوعية والتفسير الديني للتاريخ الذي قدمه توينبي والذي يتوم على استعلاء الحضارة الغربية بالمسيحة وتنسير الأحداث وسير الأحيال في ضوء هذه التبعيلة ومن هنا فقد

وقف التفسيران من الاسسلام موقفا ظالما ، ومن اخطاء تفسسير توينبي انه يرى المجتمع الاسسلامي حصيلة اندماج مجتمعين متمايزين في الأصل هما الايراني والعسربي ولو أنه قال أن الاسسلام صهر كل من آمن به في مجتمع جديد وأنه استصفى خير مافي الخضارات القديمة مما يتفق مع مفهوم التوحيد لكان قوله قريبا من الحق ولا شك أن أبرز مفاهيم التفسير الاسلامي للتاريخ هو التوحيد والعدل والاخاء الانساني وقيام المجتمع على الساس الأخلاق دون تفرقة بين العنساصر والدماء والقضاء على صراعها والتفاهر بها ، ولقد كان من اخطاء التفسير الماركسي هدده التفرقة بين اليمين واليسار وهي تفرقة لم يعرفها الاسلام .

ومِن أخطاء التفسير المادى للتاريخ تصور الاستلام على أنه ثورة اجتماعية أو اقتصادية ، بينما كان الاسلام دعوة ربانية وليست بشرية لها صغة المنهج الجامع الاتسانى الطابع ، ولذلك كان من اخطاء عبد الرحمن الشرقاوى ، تصور النبى صلى الله عليه وسلم على أنه رسول الحرية، أو أن الاسلام حركة اجتماعية كما حاول طه حسين في كتاب الفتنة الحكرى ، لقد أغفل عبد الرحمن الشرقاوى حادثة خروج النبى من بيته ليلة تأمرت به قريش وحادثة أيوائه الى غار حراء ووضع الآية القرآنية مبتورة على ظاهر كتابه ( قل أنما أنا بشر مثلكم يوحى الى ) وقصرها على مبتورة على ظاهر كتابه ( قل أنما أنا بشر مثلكم يوحى الى ) وقصرها على كلمة مثلكم انكارا للوحى ، ولا شك أن تجريد سيرة النبى من الوقائع المتواثرة هو غمل من أعمال الفش التى يراد بها أيجاد قرصة المتشكيك والارتياب فضلا عن أنه لم يورد عبارة ( الوحى ) أطلاقاً ولم يذكر أن سر النصار دعوة الاسلام هي أن قوة عليا تؤيدها وتساندها .

# (٣)

عندما قامت بعض الجهات الاقليمية ذات الهوى والغرض بكتابة قاريخ الأمسلام وقعت في مجموعة من الأخطاء التي يجب التنبه لها وقد جمعها أحد باحثين على هذا لحو :

أولا : خطر التوسع في الصغائر ذات الصفة الشخصية بينما يختصر الإعمال السكيري العامة .

ثانيا :سيطرة الروح القومية على مفهوم التاريخ الاسلامي الجامع.

ثالثًا ﴿ الْقِصْتُ عِن الرسول كالتحدث عِن نابليون واختاتون .

رابعا : وصع كلمة العرب بدلا من كلمة الاستلام والمسلمين ، وهي توجى بتكرارها أن رسول الله أنما بعث للعرب وحدهم وعجرية النبي من

طبيعته حتى بيدو وكأنه ليس اكثر من داعية أو مصلح سياسي أو اجتماعي وأن رسيالة الاسلام لاتعدو أن تكون حركة اصلاحية .

ولا ربب أن روح العنصرية في كتابة التاريخ لسلامي تتساقض لتتكفي المحالف الأساسية ، لأن تاريخ الاسلام في عصر الراشدين والأمويين كان تاريخا للمسلمين كلهم ولم يكن تاريخ العرب وحدهم .

وكان من صناع بطولته : البربر والأثراك والفرس .

خامسا: تجريد الدعوة الاسلامية من اساسها الفكرى ورسسالتها الاساسية واعنى بها العقيدة .

ساديها : الخفاء الروح الاسلامي التي لها أثرها التربوي في النشء

سابعا: تجريف المعارك الاسلامية من نفحات النبي ومن تأبيد الله تنارك وتعالى وقياسها بمقاييس مادية بحته .

ثامنا : في الهجرة أغفل المؤلفون جوانب رعاية الله وركزوا على عنصر الاختفاء وغفلة قريش وعدم رؤية أحد للنبي -

تاسعا : في موقعة عين جالوت تجاهل المؤلفون نداء «واسطلهاه»

عاشرا: عند المديث عن غزوة احد لم يذكر المؤلفون عدد الجيش، الاسلامي .

حادى عشر : في الحديث عن معارضة قريش للاسلام ذكر أن السبب في ذلك هو خوف قريش على مركزها التجارى وهذا تحليل ماركسي فان قريشا قد عرضت على الرسطل التهازل عن كل شيء له ولكنه رفض لقد كان الصراع معراع عقيدة ولم يكن الأمر اقتصادا .

ثاني عشر : التركيز على المهسارك واهمسال المهوانب الاخلاتيسة والحضارية الاسلامية نبدا تاريخ الاسلام وكانه قاريخ غزوات وحروب .

ثالث عشر : حشد كثير من الخلافات وتكثيفها وبخاصة تلك الخلافات التي جرث بين على ومعاوية وقد نتج عند هذا سب بعض الصحابة دون تحيض علم ودون معرفة بالظروف كلها .

رابع عشر: نثاول الحركات الانفصالية كمركة ابن طولون وابن طفح الأخشيد على انها جركات استقلالية والأولى تفاول هذه الجركات على انها جركات المتقلالية والأولى تفاول هذه الجركات على انها جركات انفصالية ، يقف وراءها إشخاص مقامرون .

خامس عشر : يقولون التوسع العربي وكأن المتوحات الاسلامية وسعات استعمارية ، مع أن هناك غروقا كثيرة بين هذه وتلك .

ساديس عشر : يقولون ان عمر بن الخطاب ولى عمرو بن العاص مصر مكافأة له ، فهل هكذا كان يسوس عمر الأمور أم أن عمرو بن العاص كان جديرا بحكم مصر .

### ( ٤ ) شبهة الفتئة الـكرى

ومن الشبهات المثارة قصة الخدعة المشهورة : عندما خلع أبا موسى عليا ويثبت عمرو معاوية التي يرددها الكثيرون مع أنها غير صحيحة .

والصحيح هو أن عبد الله بن سبأ ورجاله غيروا واقع الأمر ليلا . هذه الفتنة المشهورة التي رددها طه حسين والكثيرون فقد حدث شرخ هائل في خلافة المسلمين وظهرت الفرقة .

كذلك نقد نسب الى السيدة عائشة رضى الله عنها موقفها في معركة الجمل وقد جلى الدكتور ابرهيم شعوط هذه القصة حين قال:

ان أم المؤمنين كانت قد خرجت للصلح بعد أن شرح لها طلحة والزبير ضرورة معالجة الموقف وأنه لا علاج الا بوجودها في الصورة تأمر بالقبض على قتلة عثمان ليصفو الأمر لعلى بن أبى طالب ولتنزل على رغبة معاوية أبن أبى سفيان فتجمع بهذا الأمر بين الطرفين المتنازعين . كان هذا هو الهدف ولسكن المجرمين الذين تلوثت أيديهم بدم عثمان خافوا على انفسهم واتفتوا على مؤامرة في الظلام هي السطو على المسكرين في وقت واحد بعدما أعلن الجميع قبولهم الصابل بعدما أعلن المؤمنين بصاحبه شرا وخرج الأمر بن يد الحكمة وفشل الصلح وفوجئت أم المؤمنين بمجىء كعب بن الأسود عن يد الحكمة وفشل الصلح وفوجئت أم المؤمنين بمجىء كعب بن الأسود وهو يقول : ادركي فقد أبى القوم الا القتال لعل الله يصلح لك الأمور ، فركبت والبسوا هودجها الأدراع .

ولىكن هيهات أن يوجد العقل فى الثورات وأن تتبين الرؤية فى المخالام، أن التى استنجد بها الناسس لفض النزاع ولتقضى على أسباب الفرقة وجكت نفستها عنفية للهرقة حدون أن تدرى طرفا هى القتال وانتشر بين الناس أن أم المؤمنون وقفت تقاتل عليا وحزبه .

ومن الغريب أن الذين التفوا حولها هم الذين خرجت للتبض عليهم ا

وتنفيذ القطساص فيهم ، واستطاعوا أن يجعلوا من انفسهم مدافعين عن أم المؤمنين .

هكذا صورت المعركة : صورها تتابع الحوادث وغموض الموقف واستغلال قتلة عثمان وجود ام المؤمنين في المعركة ولذلك استشعرت أم المؤمنين ان اسمها استغل في اشغال الناس وتأجيج الخصومة مقالت هذه العبارة :

والله لوددت أنى مت قبل هذا بعشرين عاما .

وهذا تصوير لحقيقة موقف السيدة عائشة منوحى روايات المؤرخين المنصفين ( ابن الأثير : الكامل ح٣ ص ١٢٣ ) ٠

وقد نجحت سفارة القعقاع بن عمرو واقتنع الطرفان بوجوب الصلح واستبشر المسلمون ببوادر الاتفاق وآمن طلحة والزبير والسيدة عائشة ان الله قد نجى المسلمين من شرور حرب طاحنة ويات المسلمون ليلة لم يبيتوا مثلها لما احسوا به من نجاح الصلح وتطهير صفوفهم من الشياطين .

وقد كان المحور الذى يدور حوله الخلاف بين على رضى الله عنه وكل المخالفين عليه هو أمر قتلة عثمان فكل السلمني كانوا مجمعين على وجوب اقامة الحد وتنفيذ القصاص في قتلة عثمان ، وأن الذى تولى الحديث عن المقتول هو معاوية باعتباره ولى الدين ، ولما طلب اليه أن يايع عليا لم يمانع في البيعة ولكن اشترط أولا تسليم قتلة عثمان أو اقامة الحد عليهم .

ومعاوية وان تاتل عليا غائه لا ينكر امامته ولا يدعيها لنفسه واثبا كان يطلب قتلة عثمان رضى الله عنه ظانا انه مصيب وأن كان مخطئا ولم يسبق الى ذهن أحد من المسلمين في المدينة ، أن هذا الطلب اتخذ ستارا للوصول بمعاوية الى الخلافة ،

وكان على يرى هـذا الراى ولا ينكره وانعا حصل سبب التساجيل حتى يتم له الأمر وتبايع الأمصار .

وكان لـكل رأيه والختلفا ورأى طلحة والزبير أن أم المؤمنين تستطيع أن تتدخل فاذا نابت بهددا فستجد من المسلمين جوابا واحدا هو القبض غورا على كل المتهمين بقتل عثمان : ( لمع الاحلة لامام الحرمين عبد الملك المجويني ) •

هذا الهدف الذى دفع أم المؤمنين أن تشد رحالها من مكة الى البصرة وقد بعث أميرالمؤمنين على بن أبي طالب القفقاع بن عمر الى البصرة وقابل أم المؤمنين وانفق الجميع على محاكمة قتلة عثمان ونجحت سفارة القفقاع واتقتا على الصلح ولسكن المتهمين بقتل عثمان والمشركين في الفتنية أصابهم الغم وأدركهم الحزن من أتفاق الكلمة وأيقنوا أن الصلح سيكشف أمرهم وتسلم وقابهم الى سيف الحق وقصاص الخليفة فباتوا يدبرون أمرهم فللم يجد سبيلا لنجاتهم الا أن يعملوا على أفساد الصلح .

#### (ابن الأثير ، السكامل د ٣ ص ١٢٣)

باتوا يتشاورون فاجتمعوا على الحرب في السر ففدوا مع الفلس مايشعر بهم أحد فخرجوا متسللين وعليهم ظلمة بعض ، مضرهم الي مضرهم الي ربيعهم فوضعوا السلاح بغتبة فشار أهل البصرة وثار كل قوم في وجوه أصحابهم الذين أتوهم وبلغ طلحة والزبير ما وقع من الاعتداء على أهل البصرة فقالوا ماهذا ا

قالوا طرقنا اهل المكوفة ليلا فقال طلحة والزبير قد علمنا ان عليا غير منته حتى يسفك الدماء وأنه لن يطاوعنا .

وفى هدذا الوقت ذهبت مرقة أخرى تحت جنح الظلام مفاجأت معدكر على بالكوفة علما بلغ على قال ما هذا:

قال أصحابه ماشعرنا الا وقوم من أهل البصرة قد بيتونا .

فقال على نفس عبارة طلحة والزبير:

لقد علمت أن طلحة والزبير غير منتهيين حتى يسفكا الدماء وأن لم

وحنيت حقيقة المؤامرة على كلا الفريقين وظن كل منهما الشر بصاحبه ونجح العاملون في الظلام ونجحت خطتهم في المساد الصلح واراقة الدماء وطاشت عقول القوم واختلطت عليهم الأمور .

هدذا هو السر الحقيقى للاحداث ولسكن الدكتور طه ( في كتاب على وبنوه ص ٢٦) يخالف في تصديق هذه الرواية ويدعى أنها تخالف طبيعة الاشمياء التي يعرفها هدو ويقول ولا يسيغها الا أصحاب السذاجة .

ومن هذه قصص ما يروى باطلا عن تكالب معاوية على آلمك وقصة الاختلاف بين مراك الخلافة وبين البيعة المختارة .

(0)

جرت محاولات خطيرة آلى اضفاء صورة قاتمة على تاريخ الاسلام حملتها الكتب المقررة التي تدرس في الدارس والمعاهد .

اولا " حاول المخيرون أن يضموا تاريختا بكثرة الحروب والمتن والمسكليد والاضطرابات والنظرة الصحيحة تعطى البيان الواضح عن ان هدة الوصهات لها أصبل صحيح - كما يقول الأستاذ يوسف العش - وكل مامى الأمر أن هناك تفاعلات مى المجتمع الاسلامى العربي كلت تأخذ طريقها ولابد أن تأخذ طريقها مى ذلك المجتمع وأن هذه التفاعلات خلت تأخذ طريقها مى ذلك المجتمع وأن هذه التفاعلات خلى كل أمة بل أن الأمم الأخرى كانت تتلقاها بهنف أكثر مما تلقاها به ألمسلمون والعسرب و وتاريخ الأمم الأخسرى ممزوج بالحسروب والفتن والاضطرابات أكثر من التساريخ العربي ، فهذا تاريخ عرنسا والمانيا منذ المؤرة الفرنسية ( وهما من أعظم الأمم الحج ساهمت مى تاريخ العالم ) وحرب المرب والمون والمدروب تاليون التورة الفرنسية وحروب نابليون أن تاريخها ملىء بالحروب شحروب الثورة الفرنسية وحروب نابليون وحرب المرب ال

ثانيا : جرت المساولات لحشد مجموعة من الأكاذيب والشبهات والروايات الضعيفة مثل تعساطى الخمر وتمزيق أحبد الخلفاء للقرآن ومؤامراتهم وقتلهم للمسلمين الأيرياء ولا ريب أن هذه الحوادث لا أنساس الها وانها أخذت من كتب القصاصين والشعراء وان الشعوبين هم الذين خاولوا استخدامها للاساءة بها الى تاريخنا .

وتقول كتب التاريخ أن عائشة رضى الله عنها خرجت لتحارب أمر المؤمنين على بن أبى طالب فى موقعة الجمل بينما يقول كتاب العواصم بن التواصم أن أم المؤمنين خرجت لتصلح بين المتحاربين ،

وتقول كتب التاريخ : أن الخُلفاء خافوا من الصواع بين المسلمين هي الجزيرة الصغيرة فدفعوهم إلى الفتوحات والغزوات في الخارج ١ ينما تقول الحقيقة ان من الله يثمرة من يده ليسرع الى دخول المعسركة ضد المشركين سعيا للقاء الله شهيدا لم يكن ليسعى الى مقاتم المنيسا والموالها طلبا وهمة وان من فهمسوا معنى الاخاء والحب والايتسار جادوا بالروح قبل شربة ماء بعد أن آثروا بها اخوة لهم لم يعرفوا طريق المصراع الاضد البساطل وأعوانة .

كما يتول التاريخ الصحيح ان الفرس اعتدوا على حدود الدولة الاسلامية وساهموا في دفع المرتدين وارسلوا الى عمالهم على الحدود يطلبون ارسال الرسدول اليهم حيا ، كما أن الرومان حثوا قبائل الشهال على شن الغارات والهجمات ضد المسلمين، ثم أن المسلمين كانوا وما زالوا أصحاب دعوة يستعون لنشرها بالمكلمة الطيبة فأن اعترض الطريق معترض فالجهاد سبيلهم ،

ثلثا : كان الاسسلام موقفه الواضح من عصر الصحابة وهى عدم الخوض من الخلافات التي حدثت اذ الصحابة كلهم اسوة في طريق الهدى كما يقول ابن خلدون .

قالم عمر بن عبد العزيز ختك دماء طهر الله أيدينا منها نسلا تلوث السنتنا بها

يقول السيد محنبة الدين الخطيب وقد اوصى السكثيرون بأن نكف عما شجر بين اصحاب رسسول الله فقد شهدوا المشاهد معه ، وسبقوا الناس بالفضل فقدد غفر الله لهم وامرنا بالاستغفار لهم ، والتقريب اليه بمحبتهم، وانما فضلوا على سائر الخلق لأن الخطأ والعمد قد وضع عنهم وكل ماشنجر بيئهم معفور لهم ولا ينظر في كتاب صفين والجمل وواقفة الدار وسئار النازعات التي جرت بينهم ، والصحابة هم افضل المسلمين بعد الرسول وتوجد بهم ايضنا درجات في القصل تعتمد في الغالب على السبق في الاسلمين في المسلم ، وما قدمه أولئك الصحابة من مجهودات في سبيل السبق في الاسرو منهم المخلفساء الراشيدين واصحاب الشوري المستة والعشرة المشرين بالجنة واصحاب بدر واصدحاب احد والمسابعين تحت والعشرة ويتلو الصحابة في الفضل التابعون وتابعو التابعين تحت

وينبغى أن يكون سليلنا الن بعدنا كسبيل الن كان قبلنا فينا ، على أنا وقد وجدنا في العبرة اكثر مما وجدوا كما أن من بعدنا يجد من العبرة أكثر مما وجدنا قما ينتظر العبالم من المهار ماعنده وما يمنع الناصر للحق من القيام بما يلزمه وقدد أمكن الحق وصلح الدهر

وخوى نجم التقيه وهب ريح العلماء وكسد الغى والجهل وقامت سوق البيان والقلم .

رابعا : كذلك مان أخطر ما يواجب المثقفين المسلمين هو الأسلوب الوطنى مى كتاب التاريخ الاسلامى ، والأسلوب القومى ومدى اختلافهما عن المنهج الاسلامى ، فأن أصحاب هذه السكتابات وقفوا فى الحدود الطبيعية التى تحدها الأوطان والأرض ، أو الأقوام والدماء والمناصر، وكل هذا لايستطيع أن يعطى مفهوما صحيحا فأن الاسلام هو المجرى الواسع الحير الجامع لهذه الأمم والأوطان جميعا .

وقد شهد كثير من الباحثين بأن النضالات الوطنية الأولى قد انطلقت من تجت راية الجهاد في سبيل الله ، كان الاسلام في اغلب هذه النضالات ولا يزال رمزا للمقاومة الروحية والقافية ضد الاحتلال والاستعباد الاستعباري وكان هو الضمان الوحيد لاستعرار وحدة اللفة والثقافة وكانت تتجدد فيه القيم النقية .

وقد استهدف الاسلوب الوطنى فى كتابة التاريخ سلخ الشعوب عن وحدتها وقيمها وتحطيم شخصيتها وامتصاصها داخل الاطار الاقليمى بما يستتبعه بن عاديات وفللكور واعتماد على مفهوم مسموم هو الأرض والتراث بينما لم يعرف المسلم فى تاريخه كله الا الأمة الاسامية فى وحدتها الخفرافية والعتائدية .

خامسا: يؤكد الباحثون المنصنون أن تاريخنا الاسلامي يتميز بسرعة الحركة على سطحه وبطئها في عهقه ، أي أنك تقسراه فتجدد الحوادث متدافعة متلاطمة وكلها حوادث سطحية : نزاع على السلطان وحطام الدنيا ، فاذا نظرت في العمق لترى حركة المجتمع وجدت ثباتا على قيم الاسلام ، وتحركا نحو البناء والتقدم ، أن لم التاريخ الاسلامي في المحتيقة ليس الحكم والسلطان ولكنه الحضارة والعمران ،

وقد روجت هذه المدارس الاقليمية لفكرة الصفات الطبيعية التى يتصف بها شعب من الشعوب بينها جاء الاسسلام لينشىء « شخصية » جامعة موحدة لكل المؤمنين بالقرآن والاسسلام ، برغم هذه الفوارق القليلة التى تتصل بالاقليم أو الوطن ،

#### $(\Upsilon\Upsilon)$

### شبهات حول الحكومة الثيوقراطية واختيار الامام

ليس من المسلم به أن جائحة القوميات والاقليميات قد نجحت في القضاء على الفكرة الاسلامية التي تقوم على الارتباط بين فكرة أمة السلامية واحدة وفكرة رئيس أو أمام (سياسي ديني) وأجب لهذه الأمة .

وقد تبين غساد دعوى القسائلين بأن الشسورى الاسسلامية هي الديمقراطية الغربية أو قريبة منها ، أو القول بأن المساواة والبساطة التي كان يتحلى بها النبى واصحابه الأولون هي الديمقراطية ،

لقد كان ظهور فسكرة القومية التركية محاولة للقضاء على الوحدة الاسلامية المتبثلة في الخسلامة العثمانية التي كانت تجمع بين العسرب والترك في دولة واحدة تحت لواء واحد ، ثم ظهور القومية العربيسة وما انطلق بها خصوم الاسلام في محاولة للقضاء على الوحدة الاسلامية كل هذا لم يحل دون بروز مفهوم الاسسلام كمنهج حياة ونظام مجتمع وعامل تجميع بين المسلمين على أنه لون من الوان الدعوة الى الجامعة الاسلامية أو الوحدة الاسسلامية أو التضامن الاسلامي ، ولقد حاولت توى التغريب اثارة شبهة القول بأن الحكومة الاسسلامية كانت حكومة ثيوقر اطيسة على النحو الذي عرفته أوربا وقد تبين فساد هذه الدعوى وبطلانها ، ذلك أن الاسسلام لم يعرف هذه الحكومة التي تقوم على نفوة رجال الدين وسلطانهم ذلك لأنه لا يوجد أساسا في الاسلام ذلك السلك السلك المحكومة الذي عرفه الفرب وانها يعرف علماء الدين وهم لم يكونوا في يوم من الأيام رجال حكم ولا طلاب حكم .

كذلك نقد كثيف علماء أهل السنة بقوة واستفاضة عن مبدأ «الاختيار» في أقامة أمام المسلمين أزاء دعبوى بعض النحبل بأن أمام المسلمين معين بمقتضى النص وقد دافع أهل السنة عن مبدأ الاختيار الذي آمنوا به كسبيل لتولية الامام كما رفضوا دعوى «العصمة» للامام وكان من المبرزين في ذلك القساضى الباقلاني (٢٠٤) في كتابه التمهيد في الرد على المحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة وعبد القاهر البغسدادي (٢٩) في كتابه أصول الدين والقاضى أبى ليلى محمد بن الحسين بن القسراء (٨٥) في كتابه المعتمد في أصسول الدين وأمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله الجويني (٤٧٨) في كتابه الارشاد الى قواطع الادلة في أصول

الاعتقاد وأبى حالد الغزالى (٥٠٥) في كتابه فضائح الباطنية والقاضى أبى عكر بن العربى (٥٤٣) في كتابه العواضم من القواصم والامام بن تيميسة (٧٢٨) في كتابه منهاج السبنة وابن خلدون (٨٠٨) في مقدمته .

وقد افرد الباقلاني بابا مسهبا جعل عنوانه ( باب السكلم في ابطال النفي وتصحيح الآختيار ) تعقب فيه النصوص التي يحتج بها القائلون بتعيين الامام بالنص سندا ودلالة \_ كلك لأن اخبار الآحاد التي تدعيها بعض النحل في النص على على بن ابي طالب اخبار قد عارضها اجماع القسلمين في الصدر الأول على ابطالها وترك العمل بها فالأمة كلها انقادت لأبي بكر وغمر رضى الله عنهما ) ودانت بوجوب طاعتهما وفيهم على والعباس وعمار والمقداد وأبو در والزبير بن العوام وكل من ادعى له النص وروى له وهدذا الظاهر المعلوم من رجال الصحابة رضى الله عنهم لا يبكنه ولا احدا منهم دفعه .

وبعد ابطال حجج القائلين بتعيين الامام بالنص خلص الباقلاني الى التول بأن الامام انما يصبير اماما بعقد من يعقد له الامامة من أغاضل المسلمين الذين هم من اهل الحل والعقد والمؤتمنين على هذا الشأن لأته اليس لها طريق الا النص او الاختيار وفي غسساد النص دليل على ثبوت الاختيار الذي يُؤهب اليه .

ويرفض الباتلانى دعوى الشيعة في القول بعصمة الأمام فانهبا الأمام والحدد من البشر المملمين يخطىء ويصيب « وأما مايدل على انه لا يجب أن يكون معصوما عالما بالغرب ولا تجميع الدين حتى لايشذ عليه شيء ، نهو أن الأمام أنها ينصب لاقامة الأحكام وحدود وأمور قد شرعها الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقد تقدم علم الأمة بنها وهو في جميع مايتولاه وكيل للأمة ونائب عنها وهي من ورائه في تسديده وتقويمه وأذكاره وتنبيهه وأخد الحق منه أذا وجب عليه وخلعه والاستبدال به متى اقترف مايوجب خلعه فليس يحتاج مع ذلك إلى أن يكون معصوما كما لايحتاج أميره وقاضيه وجابي خراجه وصدقاته أن يكون معصومين » .

ويدل على هذا اعتراف الخلفاء الراشدين بأنهم غير معصوبين .

وقال الامام بن القيم في تفسير قوله تبارك وتعالى : (يا أيها الذين آمنوا اطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم) قال : فأمر الله بطاعته وطاعة رسبوله وأعاد الفعل (وأطبعوا) أعلاما بأن طباعة الرسول تجب استقلالا من غير عرض ما أمر به على الكتاب ولم يأسر

بطاعة أولى الأمر استغلالا بل حذف الفعل ( واطبعوا ) وجعل طاعتهم في ضمن طباعة الرسول في ضمن طباعة الرسول ( أعلام الوقعين ) .

#### (44)

#### شبهات حول الخلافة الاسلامية

تثير القوى الأجنبية الشبهات حول الخلفة الاسلامية والوحدة الاسلامية وتجددها دوما في محاولة خسيسية من أجل خلق روح الياسي في الدعاة الى الله بادعاء عدم صلاحية الاسلام للحكم .

وتنطلق السكتابات المسمومة من منطلق خاطىء اسلسا وهو التفسير السيحي للدين بالاضافة الى سوء القصد .

ان كلمة الدين في الاسسلام يختلف عن مفهوم الغرب المسيحية كواذلك فان محاولة تطبيق تجربة البابوية وآثارها على الخلافة الاسلامية غير صحيح وهو مفهوم يختلف عن مفهوم كلمة دين في الاسسلام كذلك لأن الدين في الاسسلام يعنى تصريف كل شسئون الحيساة من عبدات ومعاملات وأحكام وتوانين وشرائع واحلاف ومعاهدات وفق ارادة الله المثلة في شرعه الذي أرسل به رسسوله محمدا صلى الله عليه وسطم وتضمنه القرآن السكريم والسنة النبوية الطاهرة.

ومن هنا يختلف مفهوم الدين في الاسلام عن مفهومه في اليهودية أو السيحية أو أي دين آغر ، وقد ادرك هذه الحقيقة بعض المستشرقين الذين كتبوا عن فلسفة الأديان أو الأديان المقارئة ، يقول هاملتون جب في كتابه المجتمع الاسلامي والغرب: « الشريعة الاسلامية من الناحية المنظرية تتناول كل شيء فلم تكن كالقانون الكنسي في المسيحية مجرد قانون ديني يقوم الى جانب مستقلا عنه قانون مدنى لتنظيم بعض الشؤون الدنيوية ، عندئذ صدار واضحا أن الاسلام لم يكن مجرد عقائد ديثية فردية وأنما استوجب أقامة مجتمع مستقل له اسلوبه في الحكم ولم قوانينه وأنظمته الخاصة ، ويقول دكتور تناخت : أن الاسلام يعني أكثر من دين ، أنه يمثل أيضا نظريات قانونية وسياسية وجملة القول الله نظام كامل يشمل الدين والدولة معا » .

ويقول أرنوله توينبي : في الاسلام يتحد العنصران ( الدين والدولة ) في كيان وحدة عضوية .

وقال جوزيف هل « ومثلما أيقظ الاسلام في نفوس أتباعه الحاجة الله المضارة وبعث فيهم الشعور بحب الخير وشكل حياتهم العامة والخاصة على السواء فأن الفن الاسلامي الذي بدأ أصلا في السجد لحتضن كذلك الحاجات الدنيوية لحياة الناس الخاصة والعامة .

ويكذب خصوم الاسلام حين يقولون ان الدين لم يكن في جميع الأوقات عامل وحدة بأى شكل من الأشكال ، وهذا القول مخالف المواقع الذي عاشيته البشرية ولا تزال تعيشه الى اليوم ، ذلك ان الدين عامل من اهم عوامل الوحدة بين الشعوب وبفي كثير من الأحيان كان هو العامل الوحيد كما هو الحال في وحدة الأمة الاسلامية في مختلف عصورها وكما حدث في وحدة العيام المسيحي وتجمعه لضرب الاسلام في الحروب المسلية وكما يحدث اليوم في تجمع الميهود من كل اطراف العيام لاتامة حولة اسرائيل .

كذلك مان وجود المرق المختلفة في الدين الواحد لا تمنع من التعاون والعمل المشترك للمايات المكبري بين ابناء الدين الواحد .

فقد تلاثمت الفوارق بين الكنيسة الكاثوليكية (ابطاليا وفرنسا) والبروتستانية (بريطانيا) والأرثوذكسية (بروسيا) في سبيل القضاء على الخلافة الاسلامية واقتسام اسلابها بينهم كها حدث في أعقاب الحرب العالمية الاولى وما سبق ذلك من مؤتمر برلين سنة ١٨٧٨٠

ولقد كانت رابطة الوجدة الاسلامية الجامعة اقوى الروابط التى عرفها التساريخ وهي ماتزال أملا قويا تنطلع اليه تلوبهم باستهداف جمع تستات العالم الاسلامي لتقف سدا منيعا في وجوه المستعمرين الغزاة في كلا المسكرين الراسمالي الغربي والشيوعي السوفيتي .

وحين قامت كانت رابطة متماسكة الفت بين قلوب المسلمين ووهدت الهدائهم ومسنعت منهم أمة الاسسلام وامتسدت اكثر من الف وثلاثمسائة وخمسين عاما ، وقد اشار الدكتور ولفرد كاتبول سميث أن مركز هذه التوة الموحدة هو الدسستور الديني الذي نظم ضين تيساره القوى المحكم كل شيء من شبسعائر المسلاة الي حقوق المسكية وقد منح ذلك الدستور الوحدة للمجتمع الاسلامي من قرطبة الى الملتان .

وقد وصف المستشرق الألماني آدم متز بعد أن ذكر حدود الدولة الاسلامية التي تمتد من كاشفر في أقصى الشرق الى السوس الأقصى في الفرب والثني جمعت تحت رايتها بلاد العرب والهنود والصينيين والبلغار والأرمن والترك والصقالبة والسودان قال :

وكان المسلم يستطيع أن يرتحل في داخل هذه الملكة في ظلل دينه وتحت رايته وقيها يجد ناس يعبدون الآله الواحد الذي يعبده ويصلون المسلاة التي يصليها وكذلك يجد شريعة واحدة وغرفا وأحدا وعادات واجدة وكان يوجد في هده الملكة الاسلامية قانون عملي يضمن للمسلم حق المواطن بحيث يكون آمنا على حريته الشخصية أن يمسها احد » .

وهكذًا جمع الاسلام بين الشعوب والأجناس المختلفة غى الماضى ووحدهم في آمة واحدة توية البنيان فهل لاتزال له القدرة على جمع هذه الشعوب مرة آخرى . نعم . بل أن الوحدة الاسلامية قائمة في قلوب المسلمين وجنوتها حيسة لم تخمد أبدا وهم جميعا يتشوتون الى الوحدة السكاملة اقيام دولة اسلامية تجمع شملهم وتوحد كلمتهم .

وقد دعا السلطان عبد الحميد الى الجامعة الاسلامية وتجاوبت مع قلوب السلمين من كل فح مما افزع الغرب واوربا وجعلها تعمل على انهاء الخلاقة وازالتها من الوجود ، قال لوثروب ، لقد من الكثر من ثلاثة عشر قرنا فمسا اوهن كرور هده القرون في عضد الجامعة الاسلامية جاتبا وما ضعضع لها كيانا بل كلما تقادم عليها العهد وتناسخ الألوان ازدادت الجامعة الأسلامية شدة وقوة وقناعة واعتزازا ،

وفي الواقع انه ليس من دين في الدنيا جامع لاينائه بعضهم على بعض موحد لمساعرهم ودافع بهم نحو الجامعة والاستهساك بعروتها كدين الاسسلام .

أن الغرب لا يفزع من شيء فزعه من الجامعة الاسلامية وتيام الدولة التي تجمع شمل العالم الاسلامي وتقوده على استاس واضح من تريعة الاسلام .

ولذلك بذلت الدول الاستعمارية كل مانى وسعها لانهاء الخلافة الاسكامية وأزالة آثارها من الوجود ومحاولة وضع الشعارات البديلة كالقومية والاشتراكية والآسيوية والأفريقية وحسناعة القادة الذين يتبنون هذه الشعارات .

وقد دخل الغرب في مطلع هذا القرن عندما أعلن السلطان عبدالحميد الدعوة الى الجامعة الاسلامية فأخذ يعمل ليل نهار لقتل الفكرة في مهدها قبل أن يستفصل خطرها .

قال توينيي : لفظة الجامعة الاسلامية المؤثرة - تلك التي استعملها الول الآمر السلطان عبد الحميد واصبحت منذ ذلك الحين بعبع الحكام الاستعماريين للغربيين ووصفت خطة السلطان عبد الحميد بأنها أبرز حوادث القرن « هذه الخطة الماهرة التي استطاع أن يظهر بها أمام ثلاثهائة مليون مسئلم من المسلمين في ثوب الخليفة الذي هو الرئيس الروحي في الدين الاسلامي .

وقال هاماتون حب ، ان لهذا النداء ( الجامعة الاسلامية والجهاد ) آثار نفسية بالغة في روح الاسلام الجاهدة حتى لو طالب رقدة هذه الروح ، ذلك لأن النهاداء قد يوقظ في العالم الاسلامي اصداء عهد بطولي » .

ومن أجل هـ في الرعب والهلع من قيام دولة الاسلام الشاملة عملت الدول الأوربيسة كل مافي وسعها من جهود لاطفساء هذه الشعلة وإنهاء الخلافة وكانت أهم الخطوات التي اتبعت مي ذلك (١) اثارة نعرة القومية التركية عقيادة مصطفى كمال التي قامت بعزل السلطان سنة ١٩٢٤ ، وصلح تركيا عن الاسسلام (٢) اثارة القومية العربية ودفع العرب بقيرادة الشريف حسين لحرب الأتراك (٣) تخريب خطة سكة حديد الحجاز بواسطة لورنس (٤) تقسيم البلاد العربية بين بريطانيا وفرنسا بموجب اتفاقية سايكس بيكو ١٩١٦ (٥) وعد بلفور باقامة الوطن اليهودي عَى فَلْسَطِينَ وَقَدَ تَحَقِّقَ فِعَلَا مِنْدُ سِنْةً ١٩٤٨ (١) عَزَلُ الشَّرِيفُ حَسْيِن بن على عندها طمع في أن يكون خليفة عربيا للمسلمين عام ١٩٢٥ (٧) دعم الحكومات والزعماء الذين يناوعون الدعوة الاسلامية (٨) تيام الجامعة العربية التي انبثقت مكرتها مى مجلس العموم البريطاني مى تصريح وزير خارجية ابدن يوم ٢٤ غيراير ١٩٤٣ (١) ضرب الحسركات الاستلامية الجادة (١٠) نشر الالحاد والشيوعية والتحلل الجُلقي بين المسلمين (١١) الدعوة الى احباء التراث الفرعوني والفينيقي والوثني، (١٢) تقسيم أجزاء الوطن الاسبلامي ويدر روح المداوة بينهما كتقسيم باكستان والصدومال وسروريا ولبنان (١٣) تدعيم الاقليات النصرانية وتشجيع الجركات البهائية والقادياتية .

بهذه المخططات استطاع أعداء الاسكلم أن يضعوا العراقيل هي وحسه الوحدة الاسكلمية السكاملة ولكن وعي الأمة الاسلامية قد الرك هذه المؤامرات والحد يعمل لتوحيد صفوقة .

( عطية محمد سعيد ).

وقد كان من مؤامرات الاستشراق والغزو الثقافي محاولة الشيخ على عبد الرازق في دعواه الى أن الخلفة ليست أصلا من أصول الحكم في الاسلم وقد خالف الشيخ الدين ونصوص القرآن الكريم والسنة والنبوية واجماع الأمة ، حين أنكر فرض الخلفة وغرض الجهاد وفرض القضاء ، وهذه كلها فروض أساسية من الدين بل أنه أنكر شرع الاسلام فيما يتعلق بالماملات أى الشون الاجتماعية وأنكر وجوب التنفيذ ، ولم يبق بعد ذلك من الاسلام الا أن يكون عقيدة فردية أو روحية دون أن يكون له صلة أو أثر في الحياة الاجتماعية التي تشمل تصالح المجتمع والافراد .

قال رشيد رضا: ان هدا القول هدم لحكم الاسلام وشرعه من اسلسه وتفريق لجماعته وان الآراء التى احتواها كتاب الشيخ على مبد الرازق هدم لكثير من مقومات الاسلام والمجتمع الاسلامى وانها دعوة ما كان يمكن أن يقول بها مسلم غضلا عن عالم من خريجى الأزهر وقاض يحكم بهدذا الشرع ، ويريد أن يشو البيعة الاسلام غيبطل جانبه المعلى غلا يكون له أثر فى تحقيق مصالح الناس أو فى نظم المجتمع .

### ( 75 ) شبهات حول المساسونية

قامت المساسونية بدور خفى طوال فترة طويلة فى البسلاد العربية قبل أن ينكشف امرها وقد القترن تاريخ الماسونية فى البسلاد العربيسة بتاريخ الاستعمار فيها وبلغت المحافل المسلسونية فى مصر قبل الاحتسلال ١٩ محفلا كما انتشرت فى سورية ولبنسان وتركزت فى فلسطين بهدف اعادة بنساء هيكل سليمان التى هى هدف المسونية وفى العقد الشانى من القرن العشرين كانت شبكة المحافل المسونية تضم جميع مدن فلسطين وقصباتها ومنها القديس ويافا وغزة ، وكان رجال هذه المحافل يتولون أعلى المناصب فى فلسطين ومهن أنيطت بهم قيادة القضية الفلسطينية وكان أربعة من أعضاء الوقد الفلسطيني الذى انتخب بقسرار للسفر الى أوربا لمفاوضة البريطانية ١٩٢١ من الماسون وكان عدد أعضاء الوقد ستة وكان المسون البريطانية من أخطر الدوافع وراء نشساط الذين يقومون بالعمل ، وكانت الماسونية من أخطر الدوافع وراء نشساط الخذيوي عباس الثاني للوصول الى الخلافة .

وكان محفل الأفغاني الوطني (تابعا للشرق الفرنسي) ٣٠٠ عضو من المفكرين والعلماء والوجهاء تمكن من أن يلعب دورا كبيرا في تنحيلة

اسماعيل من منصب الخديوية وتولية توفيق وقد سكت الانجياز عنه طالما كان في الماسونية الانجليزية وعندما خرج عليها وانشأ المحفل التابع للشرق الفرنسي وأخذ يهاجم سياسة بريطانيا أشاروا على توفيق مضرورة التخلص منه .

وكان ولسلى القائد البريطانى الذى غتح مصر وقضى على ثورة عرابى المدا ماسونيا وقد سجل ذلك اثر الماسونية في نجاح خطته فقال الني استسهلت الصعب وسخرت الأهوال في كل البلد لأنى حيث توجهت كنت القى اخوانا من الماسون يرحبون بى ويساعدوننى على ماأريد ولست ارتاب في نجاحى لأنى استاذ في الماسونية .

وقد كشف الباحثون عن شعار الماسونية الاخاء والمساواة غقسالوا انه يعنى اخاء اليهودى ومساواته بغسيره من المواطنين واطلق حسرية العمل له . وقسد تكشف عن أن كلمة بناء أو البناء الحر أنها تعنى العمل لاعادة بناء هيكل سلميان ويتحقق وصسول العضو الى الدرجة المعلى المناء العضو على المساونية وتخليه عن جنسيته وقوهيته ليكون رغيقا لليهود ويضع على خدمة اهداغهم كل المكانياته .

وقال أحمد غلوش : أن الماسونية حركة يهودية عالمية تستهدف أعادة اليهود الى أرض الميعاد فستظله شعارات خلابة مستندة على مادسا اليهود وما كتبوه بأيديهم في التوراة والمزامر •

وقال بعض الباحثين : أن الماسونية تسمى لاقامة دين عالمي ولحو الحدود القومية بين البشر واعتبرها البعض من الدوامع الرئيسية مي ثورة اكتوبر الشيوعية .

وقد استطاعت الماسونية أن تسيطر على السكنيسة والمسجد في السنوات الأخيرة وكان أكبر انتصاراتها اعتراف الكنيسة الكاثوليكية بها، وكانت الكنيسة الكاثوليكية تنبذ كل فرد حسيحي يثبت لديها اشتراكه في عضوية المحسافل الماسونية وتسقط عنسه الايمان المسيحي باعتبسار أن الماسونية عقيدة صهبوتيسة يهودية والغرض منها محاربة الأديان وتطويع المعتقدات الآخري للسيطرة اليهودية ، ولقد تحقق ذلك بعد عمل متصل فقد استطاع اليهود في خلال السنوات المسائة الأخيرة من السيطرة على المعتليسة الدينية المسيحية وامكنها تحقيق ما اطلق عليسه ظاهرة تهويد المسلمين خصوصا ما يتعلق بطبيعة القضية الفلسطينية من السحاح الدينية ، ولقد كان توزيع الاساتفة السكاثوليك في روما بيانا بالسحاح الدينية ، ولقد كان توزيع الاساتفة السكاثوليك في روما بيانا بالسحاح

المسكاثوليك بالانضمام للمحافل الماسونية دليسلا على استشراء النفوذ الصهيوني داخل السكنيسة ، وكيف بدأ تهويد العقليسة المسيحية ومسخ تقليدها الديني ، وكانت الماسونية حسركة يهودية هدفها القضاء على المسيحية تمهيدا لتسلط اليهود على العالم .

ولقد كان الفلاسفة المحدون الحاربون للكنيسة على امتداد التاريخ الأوربي كلهم من المساسون: ومندذ انشاء المحفسل البريطاني ١٧١٧ والماسونية تحارب التعليم الديني وتدعو الى تأسيس مدارس علمانية تقضى على نفوذ المكنيسة .

وفى عام ١٨٥٦ بعد أن أصبح الماسون فى مركز القدوة وتبوا كثير من رجالهم السكثير من الوزارات والمناصب العليا فى أوربا أصدروا نشرة صريحة أعلنوا فيها موقفهم من الأديان وكانت بمثابة أعلان حرب الأديان ولا يرد ذكر لليهودية فى عداء الماسونية للاديان يكشف عن هويتها الحقيقية كحركة يهودية تهدف الى القضاء على المسيحية ثم جاءت وثيقة تبرئة اليهود من دم المسيح مع تأييد اليهود فى فلسطين .

ويرد عجاج نويهض انتشار الماسونية في البلاد العربية الى سقوط السلطان عبد الحميد وتولى الاتحاديين الحكم في الدولة العثمانية، هذه الجماعة التي نشأت في محافل الماسونية واستطاعت بوسائلها اسقاط السلطان عبد الحميد، ومنذ خلع عبد الحميد ١٩٠٩ فصاعدا أخذت الماسونية مداها في البلاد العربية عناحدة تطرح وتعشش وتسرى شرا وتتغلغل في المجتمع العربي الواقع على شاوطيء البحر المتوسط يساعدها ويشد في أزرها الانتدابات الفرنسية والانجليزية بعد الحرب الأولى .

ويقول عجاج نويهض أنه عندما ترجم بروتوكولات حكماء صهيون هاله مارأى من صلة وثيقة بين واضعى البروتوكولات والماسونية ، حيث اتضح أن هده الماسونية العربية تدعى البروتوكولات ماسونية الجويم وبأغضل تعبير ماسونية غير اليهود واخترعت للتضليل بين الشعوب هذه الماسونية هي لخدمة أصحاب البروتوكولات في الاتمسالات وصنع المسكائد والمؤامرات تحت شعار الأخوة والعدالة والمساواة ولما وقع الانقسلاب العثماني سنة ١٩٠٨ جعلت جمعية الاتحاد والترقي شعارها هذا (حرية داخاء مساواة) وحعلت الحكومة جميع الدارس في الملكة العثمانية تحفظ نشيد تركيا مبنيا على هدذا الشعار وهو شعار ماسوني

ليوهموا الشبياب بأن هدف المسونية هو نشر الحرية والعدالة وكل هذا الكاذيب وأباطيل .

وعند أصحاب البروتوكولات لاتوجد ماسونية وأنما يوجد مجلس السنهدرين الأعلى الخفى المؤلف من عدة مئات من اسلطين الهيود في المال والاقتصاد والسياسة والعلم والنفوذ ولا يمكن أن تعرف هيئة هذا المجلس بوجه الحصر لتعمدهم الخفاء والتخفية وبين هؤلاء مقود حركة عالمية يحاولون أبدا اجتذابها إلى ناحبتهم ولا تستطيع اسرائيل السمي الاعى تخطيط مجلس السنهدين ، ولكى يوغل الصهيونيون في ايهام غيرهم فانهم يدخلون ماسونية الجوتيم ليتمكنوا من توجيه القادة التوجيه الذي يريدون ،

ومجلس السنهدرين هدا قد اتشح الخفاء ولم يزل له الهمنة على يهود العالم قاطبة ولا تخرج اسرائيل من تحت غلكه ولا يذكر السمه في الصحف .

وقد أشار دزرائيلى اليهودى منف عام ١٨٤٤ أن الذين يديرون دفة السياسة في العالم ليسوا هم الذين في دست الحكم ظاهرا وانها هم اولئك الذين يكمنون وراء المكواليس وقال والتر زنبينانو الوزير الألماني اليهودى والياس تنيوفرسال اسرائيلت اليهوديين أن شلائمائة رجل من اليهودي والياسة المتعارفين فيما بنهم يديرون الأمور في أوربا والآن في المعالم كله وتنتخبون خلافهم وقال اسحق بيرم أن الشبكة التي القاها بنو اسرائيل تبتلع العالم يوما بعد يوم وانها آخذة في الاتساع وأن يوم انتقال ثروة المعالم الى بنى اسرائيل ليس ببعيد .

وقد كتب بعض الباحثين عن خفايا الماسونية مقال أن الهدف الأول والأساسى للماسونية هو تحقيق الهدف الذى نادت به بروتوكولات حكماء صنهيون وهو الدسستور الأساسى لدى الماسونية : ايجاد جمهورية اتوقراطية عالمية .

ذلك أن الماسونية هي الطائفة الوحيدة في العالم التي تعمل ضد الأديان وتناهض بحرارة الدعوات التحريرية أو التطلعات القومية أو التقاليد التي تتمسك بها الشعوب .

وقد جاء أن تعاليمها استمدت من تعاليم البطارقة وأسرار الوثنيين والمسادر الذي لا ريب فيسه هو ( الكابالا اليهاودية ) وهي مزيج من

الفلسفة والتعاليم الشعوذية التي اتخذت اساسا لانشساء المحفيل الأكبر الماسوني بلندن ١٧١٧ وأول داعية للماسونية هو أوليفر كرومويل.

وتضع الماسونية مثلها الأعلى (حيرام) عريف البنائين الذين المذين عاموا ببناء هيكل سليمان .

وفى عام ١٨٨٢ عقد المؤتمر الماسونى العسام الذى نادى بالتسلط الماسوني على العسالم والتحكم في مؤسسساته ليلتف حول الماسونية الدهماء والسوقة .

وقد أكد كثير من الباحثين أن المسونية هي التي تزيف الأديان الأخرى وتفتح الباب على مصراعيه لاعلاء اليهودية وانتصارها .

#### ( 20 ) افتراءات اليونسكو

اليونسكو: غرع من غروع هيئة الأمم التحدة ، والسيطرون عليها يهود وهي تخدم أغراض اليهودية متذرعة باسم العالم والفن والثنافة .

ويحسن الظن بها بعض المسلمين وتتباهى بعض الدول الاسسلامية بأن لديها حكاتب تابعة للايم المتحدة .

وقد أشار الى الخطارها كتاب «خطر اليهودية الفالية على الاسلام والمسيحية لعبد الله التل وكتاب (أوتفوا هذا السرطان: حقيقة الماسونية للدكتور سيف الدين البستانى الذي قال أن ٨٠ في المائة من موظفى الأمم يهود فهناك ؟ آلاف موظف في الأمم المتحدة يهود من بين ٥٠٠٠ موظف وأن السكرتارية العامة للامم المتحدة ٩٠ في المائة من موظفيها يهود وكذلك منظمة العلوم والفنون والثقافة (اليونستكو).

وقد أمسدرت منظمة اليونسكو كتابا اسمه « تاريخ الشعوب » .

حمل مجموعة من الشبهات التى ترمى الى الاسساءة الى الاسسلام جماعها أن الاسسلام مشبع بالوثنية وانه تلفيق بين متناقضات اخدها من اليهودية والنصرانية ، وقد واجه هذه الشبهات عديد من الباحثين وكشف الدكتور مصطفى كمال وصفى فساد هذا الراى فقال ان الاسلام قد تبرأ من كافة مظاهر الشرك وشبهاته واستمسك بخالص التوحيد بلا شرك ولا تثليث ولا تمثيل ولا تشبيه ، وهده القضية لا تحتباح الى

برهان مالمسلمون لا يعبدون المحبة ولكنهم يعتقدون انها الشيعار النجامع لاتجاه المسلمين وكل المسلمين في العالم يتجهون الى القبله وليس هذا عبادة للقبلة ولكنه تنظيم للصغوف .

وليس صحيحا ماقيل من أن الاسلام ملفق من متناقضات الأديان وليس بين الاديان متناقضات لانها كلها من عند الله وليس بين ما جاء به موسى وما جاء به عيسى وما جاء به محصد صلوات الله عليهم تناقض لأن ذلك كله دين الله . أما الانحراف فهو ماقعل اليهود والنصارى فهم الذين اختلفوا بعد ماجاءتهم البيانات بغيا بينهم فلم يكن موسى يهوديا بل اليهود هم الذين هادوا (مالوا وانحرفوا) من بعده ولم يكن عيسى نصرانيا بل النصارى هم الذين قالوا (انا نصارى) وبدلوا بلكان موسى مسلما وعيسى مسلما ونحن – أيها المسلمون – نؤمن بهم لأنهم انبياء المسلمون ولا يكون أنبياء المسلمين الا مسلمن والقول بأن هناك تناقضات بين ما جاء به موسى وعيسى يدل على أن القائل لذلك لا يؤمن بموسى ولا بعيسى ولا بمحمد صلوات الله عليهم ثم أن شرع من قبانا شرع لنا مالم ينسخ ،

هذا مصدر من المصادر الاسلامية للاحكام ولذلك فاتباعنا لما جاء به موسى وما جاء به عيسى مالم ينسخ مده أمر مقرر لا نزاع فيسه تقريبا ، فندن لم نقع في خطأ التناقض بل أن ديننا يفتمد سأثر الأديان السماوية مدكما أنزلت على الرسل والأنبياء مد عن قصد وعن وعي لأنها متكاملة .

#### (۲٦) شبهات حول ااوحی

يتول حسيب السامرائي

الوحى هو ما تعارف علية شرعا بالطريق الذى يخبر الله به رسولا من رسله باصطفائه للرسالة ويبلغه عقائدها وشرائعها وآدابها وما يريد أن يطلعه عليه من أنباء الغيب وأتصال الله بالرسل عن طريق الوحى ، غاذا هو الدعامة الأولى التي تقوم عليها الرسالة ، فالوحى خوهر الرسالة بما يوحى الله غيسه من عقيسدة الشرائع وما يكلف به النبي من دعوة الناس الى الدس ،

لا تجد دينا من الاديان يخلو من فكرة الوحي مهما اختلفت المنازع في تصويره فالتخلى عن فكرة الوحى تقويض للدين من اساسه لا سيما الاديان السماوية .

وتبدو خرورة الوحى كاتصال الهى بالرسول يبلغ منها رسالته وتبدو جوهريته فى تحقيق معنى الرسالة بل ضرورته لفهم الوقائع الثانية، لا لأن الرسول لا يمكن أن يعتبر رسولا لله ببلغا عنه الا اذا اتصل الله به مباشرة أو بواسطة ، أى الا اذا أوحى اليه ، بل لأن الوحى كذلك هو التفسير الوحيد للظواهر الفكرية التى ظهرت على أيدى الأنبياء هؤلاء الذين لا تقدم لنا سوابق حياتهم مايكفينا فى عد أمشال هذه الظواهر نموا فى قواهم الفكرية أو ثمرة لجهود علمية أو تأثيرا طبيعيا لبيئتهم الثقافية والاجتماعية .

واوضح مثل لذلك سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فبدون ثبوت الوحى يصبح القرآن امرا متعذرا على الفهام ادراك مصدره وكيفياة ظهوره على يده باعتباره ظاهرة فسكرية فذة لا يمكن ارجاعها الى الذات المحمدية ولا الى شخصية انسانية اخرى .

وبدون ثبوت الوحى ايضا كأمر ممكن بل كحتيقة واقعة لا يكون لما يأتى ما يثبت الرسالة من الأحقية المطلقة في التوجيه والارشساد بل في المعمل والحكم ، لأن هذه الاحقية التي تثبيت الرسسالة لم تكسبها الا بقدر سننها وان لم تكن لها بمجرد ظهورها على يد الانسان مهما كان هذا الانسان في أعلى طبقات السمو الانساني وانها كانت لها كرسالة الهية، ولن تكون الرسالة كذلك الا أوحاها الله الى رسوله بطريقة ما .

فالوحى اساس لكل مايثته للرسالة الالهية من خصائص ويتوقف عنده الذين اكتفوا في فهمهم للكون بما تقدم لهم الملاحظة والتجربة الحسبة . والذين لايقبلون أمرا ما لحقيقة علمية مالم تخضع لهذه التجارب مهما قام عليه من الأدلة العقلية الصححة .

وقد ذكر اللغويون لكامة الوحى عدة معان : الاشارة ، والكتابة، والرسالة ، والالهام ، الكلام الخفى ، الأمر والكتوب وكل ما القيته الى غيرك والتسخير والرؤيا الصادقة .

مالوحى هو القاء المعنى مي النفس مي خفاء :

« وما كان لبشر أن يكلمه الله الا وحيا أو من وراء حجاب » .

وقد استعمل القرآن كلمة وحى ومشتقاتها خمسا وسبعين مرة فى سبعين آية منها مايراد منها عن القاء الله لأنبيائه مايريد تعريفهم به وتبليغهم اياه من الأحكام والأنباء . أو تعبير عما القاه اليهم من هذه الأحكام والأنباء.

وقد استعملت كلمة الوهى في القران منوحى الله الى غير الأنبياء من الملائكة أو الناس أو الطير أو الأرض أو السماء .

ومن وحى النسائس بعضهم الى بعض ومن وحى الشياطين الى أوليائهم وهذا يختلف عن معنى وحى الله لأنبيائه .

لم يعرف القرآن حقيقة الوحى ولم يوضح كيفية الالقاء لأنبيائه وتبليغهم عنه أحكام الشرع وأسباب الغيب .

#### وأبرز معالم الوحى: الالقاء والسرعة والخفاء

ذلك أن أعلام الله لنبى من الأنبياء بحكم شرعى أو نحوه عو أعلام متميز بالسرعة والخفاء .

وليست النبوة والرسالة من قبيل الملكات النفسية أو القرائن النوعية أو الصيفات الحسية التي يفطر عليها صاحبها منذ النشأة الأولى بل لعل حقيقة النبوة على وحى الله الى النبى مايوحيه الله من أنباء الغيب وحقائق الوجود .

## ( ۲۷ ) شبهات حول الفرعونيـــة

يقول مرقص سميكه : لما تغلبت الديانة المسيحية على مصر ابقى التنصرون على كثير من هياكل آلهتهم القديمة وحولوا معابد ايزيس واوزيريس وهورس الى كنائس رفعوا فوقها الصلبان واستعاضوا عن صور الآلهة الدينية بصور السيد المسيح ورسله واستخدموا المنذابح لتقديس العشاء الرباني .

ومن ذلك أصبح هناك المتحف المصرى للفرعونية ومتحف الاسكندرية لليونانية والرومانية والمتجف القبطى للعصر المسيحى وذلك تسجيل لتاريخ ماقبل الاسلام .

ولقد كان بروز الآثار الفرعونية واستمرار بقائها عاملا من عوامل الدهشية بتقدم العلوم في عصر الفراعنة غير أن هيذا التراث المادي الصرف لم يخلف آثارا فكرية أو منهجا ثقافيا يصلح للانقفاع به في بناء الماضرة المعاصرة .

وقد قام العصر الفرعوني على أساس الوثنية في العقيدة والعبودية في العلاقات الاجتماعية وجاء الاسلام ليقضى على الوثنية والعبودية في الحضارات الهندية والفارسية والرومانية والفرعونية جميعا وأحل محلها حقارة جديدة هي حضارة التوحيد والرحمة والأخاء الانساني -

ولقد تبين مدى ( الانقطاع المضارى )) بين مصر الفرعونية ومصر الاسلامية ، ان العصر الفرعوني توقف قبل اكثر من الف سنة قبل الاستاذ صفوت مغصور ، لقد توقفت علاقة مصر بالفرعونية منذ الف سنة قبل الاسسلام ، لقيد انقطع التاريخ حقبة كبيرة من الزمن طالت سنة أو تزيد افتهى فيها التاريخ الفرعوني وتعرضت مصر خلاله الى غزوات حضارية من الشمال والشرق وسادها الاضمحلال الاخير ، منذ أواخر الاسرة المسادسة والحمشرين الفرعونية التي كانت تمثل صحوة الموت بالنسبة للتساريخ الفرعوني لمصر ، ولسكن لم يقدر لمصر أن يحكمها فراعنة آخرون بعد ذلك المتاريخ وطال دور الاحتضار الفرعوني لمدة أربعة أسرات تألية تخللها وأعقبها احتلال فارسي ويوناني وبطلمي وروماني وبعد ذلك جاء الاسسلام لمصر بحق لا ادعاء وبأصسالة لابهوي وخاصة أن مصر قسد اللي ترسالة من الرسائل التي أرسلها النبي صلى الله عليه وسلم الي الملوك والبلدان المجساورة ليدعوهم الى الدخول في رسالة السماء التي بعث بها وأراد أن يكون خاتم الرسهالات قبل انتقساله الى الرفيق الاعلى بعث بها وأراد أن يكون خاتم الرسهالات قبل انتقساله الى الرفيق الاعلى بعث بها وأراد أن يكون خاتم الرسهالات قبل انتقساله الى الرفيق الاعلى بعث بها وأراد أن يكون خاتم الرسهالات قبل انتقساله الى الرفيق الاعلى بعث بها وأراد أن يكون خاتم الرسهالات قبل انتقساله الى الرفيق الاعلى بعث بها وأراد أن يكون خاتم الرسهالات قبل انتقساله الى الرفيق الاعلى بسنوات .

ويقرر الباحثون أن دور الاحتضار للتاريخ الفرعوني لمر أخذ الكر من الف سنة مما يؤكد توقف الامتداد التاريخي للحضارة الفرعونية .

نقول كتب التاريخ : صارت مصر القديمة على عصرنا العاضر تتلقى الضربات من عناصر متباينة انتقدتها استقلالها ومن ذلك انها تعرضت للغزو الفارسي ٥٢٥ ق م على يد تمينه ، وعائت على الأرض قصادا وعاملوا العلما بقسوة ووحشسية وجاء بعسده دارا ١١٧ ق.م الذي حاول التودد للمصريين ليمحو من اذهانهم قسوة قميز غرعي معابد الآلهة .

ولم تلبث مصر أن تخلصت من الاحتسلال الفسارسي ٩٠٠ واستعانوا على ذلك باليونان ثم تعرضت لغزوهم مرة أخسري ٣٤٠ ق٠م ثم احتلها

الاسكندر الأكبر ٣٣٢ ق.م فدخلت بذلك في عصور السيطرة الاغريقية ومن بعده البطالمة والرومان وخلد السهه بتأسيس مدينة الاسكندرية ولكن حكمه لم يدم طويلا ، فقد توفى ٣٢٣ ق.م فتنازع القواد ملكه ندخلت مصر تحت حكم البطالمة ثم حررتهم قوة أجنبية ٣١ ق.م ولكنها وقعت تحت حكم الرومان وظلت في تبعيتهم سبعة قرون .

ودخلت السيحية مصر في عهد الرومان وفي عهد دقلديانوس حدث النسطهاد كثير للمسيحيين حتى سمى عصر الشهداء ) وعاد القبط (إي سكان مصر) يرحبون بمن يفتح مصر غير الرومان ليخلصوهم من ذلك الاذلال والاضطهاد الذي طال واشتدت ضراوته الى أن جاء المنقذ والانقاذ على يد الاسلام وقائده عمرو بن العاص 131 م نفر حبوا بهم وساعدوهم على دخول البلاد ودخلت مصر من ذلك التاريخ في العهد الاسلامي الذي لم تتوقف مسسرته الى اليوم على حين توقفت مسيرة التاريخ الفرعوني ومام قد مصد احتلال الفرس لها على يد قمبيز وما تلاه من غزو اجنبي يوناني وبطلمي وروماني الى 131 حيث تم الفتح الاسلامي لصر .

وهكذا يكون الامتداد الفرعوني قد قطع قبل الف سنة من دخول الاسلام .

# ( ۲۸ ) شبهات حول التفوق البشري

تثير بعض القوى ذات النفوذ المالى والاقتصادي العالى ولا تتوقف تلك الصيحات المتوالية تحت اسم الازدحام السكانى والانفجار السكانى وكلها دعوات مسمومة تستهدف الحفاظ على النفوذ الراسمالى الذي تقوم عليه الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية في العالم والذي يمكن اندول الراسمالية وزعماء الواسمالية العالمية من البقاء في مراكزهم الحالية، وقد جندت هذه القوى غشرات الأفسلام في البلاد الغربية وفي بلادنا لترديد هذه المسيحات .

وقد ترجم صاحب نحو النور بيانات عن كتاب هاك هيلان ( مشكلة التضخم السكاني ): ترجمه محمد بدر الدين خليل بهدف تركيز هذه

المفاهيم في نفوس النساس وتشير هذه البيانات الى الزيادات المطردة في معدلات نمو السكان في عالم الاسسلام وجفاف السكان في العسالم الفربي مما يثير انزعاجا شديدا للقوى العالمية المسيطرة على الحضارة والاقتصاد .

ومما يذكر أن القس مالتوس هو أول من أرسل هذه الصيحة منسذ أوائل القرن الثامن عشر قائلا: أنه أذا ماظل تزايد السكان على معدله وظلت مواد الفذاء والطعام على معدلها غان هناك كارثة سوف تحل بالعالم: هي كارثة الجاعة .

غير أن ماحذر منه مالتوس لم يقع بل وقع العكس مما حمل كثير من الاقتصاديين الغربيين وغي مقدمتهم هنرى تشارلس كيرى على أن يسخر منه - قائلا : هاهم السكان قد تزايدوا ولكن الثروة زادت اضعافا مضاعفة .

ولقد غفل مالتوس عن ان هناك ثروات ضخمة مطبورة في باطن الأرض لم يكن قد استوعب علمها ولم تكشف عن حقيقتها الابعد ذلك بوقت وكان من اخطر ذلك البترول الذي غير منطق الحضارة والصناعة والعلم والحرب جميعا .

فضلا عن تدفق الأغذية من العالم الجديد ، وزاد ذلك تقدم الطب والوقاية فزادت نسبة المواليد وانخفضت معدلات الوفاة .

غير أن الظاهرة الخطيرة التى تجلت في العتود الأخيرة هي انخفاض معدل الاخصاب في الغرب الى حد كبير بينما زادت نسبة المواليد في عالم الاسلام الى معدلات عالية جدا مما هز نفوس الراسماليين واصحاب الثروات الغربيين بالتصور أن الأيدى العاملة الغربية سوف لا تستطيع بعد عقدين أو ثلاثة أن تكون قادرة على استمرارها في امتلاك تلك الثروات وادارة المصانع والسيطرة على الاقتصاد بما يوحى أن توزيعا جديدا للثروة الاقتصادية سوف يقع وهو مايشبه الكارثة بالنسبة الحضارة الغربية الصناعية الحالية .

### ( 19 )

#### شبهات حول تجارة الرقيق

كشفت الأبحاث التاريخية المساصرة الدور الخطير الذي قام به الفرب في تجارة الرقيق التي قامت بها الراسمالية الأوربية في المريقيا وذلك باختطاف الألوف من أهلها وابتياعهم ثم حملهم عبر الأطلنطي للعمل والموت أيضا - في مزارع القطن والسكر في جزر الهند الغربية وفي الولايات المتحدة ، وقد كانت هذه بدورها تصدر السكر والقطل الي أوربا الغربية .

يقول الدكتور مدثر عبد السكريم: هذه النجارة الشنيعة لم تؤد لهدم حياة الملايين من الزنوج الأفريقيين وانزال اقسى ضروب العداب بهم وبذويهم فحسب اوانها ادت كذلك الى تعدية روح العنجهية العنصرية عند الأوربيين (واضرابهم الأمريكيين) كما ادت الى انزال الزنوج من اسفل منزلة من منازل السلم العنصرى الذى صاغته عقلية المستعمرين الأوربيين الأتصوروا انفسهم قمة الهرم وخلاصة العالمين ثم رتبوا الامم والشعوب دونهم مسراتب جعلوا ادناها الزنوج الأفريقيين وليس هدذا فحسب ، بل ذهب الشطط ببعض العنصريين الأوربيين الى حد زعموا فيه أن الزنوج ليسوا بشرا البتة وقالوا لن الزنجى ليس له روح فهو اذن على احسن الفروض وحشى ، كما قال الحساكم العسام للسودان في تقسريره ١٩٠٥ والا عهو شيء لا يرقى حتى لمرتبة الموحشية والحيوانية ثم انه شيء شرير بل هيو رمز للشر والقبح بحيث اذا صور الأوربيون الآلهة والملاشكة والنبيين وما ارقبط بها من معانى الضر والجهال جعلوها بيضاء براقسة واللبياض بينها أصبح السواد في عرفهم رمزا للشر والاحطاط .

وقد جاء كتاب ( جدور ) ضربة توية للغربيين الذين حاولوا الصاق هـده التهمة بالعرب والأغارقة وكشف مؤلفة اليكس هيلي عن أن الذين

مارسوا هذه التجارة على نطاق واسع وبأسساليب مقنعة وعلى مدى قرنين أو أكثر من الزمان هم الانجليز لما لهم من تخصص في الذهاب الى أفريتيا لشراء الرقيق واختيار الأصناف المطلوبة منهم والمساومة على أثنانهم ومنهم من تخصص في نقلهم في باطن السفن الانجليزية عبر المحيط في رحلات منظمة بالنفة القسوة والعنف ومنهم من يتولى بيع الرقيق على الشواطيء الأفريقية لاصحاب مزارع القصب والقطن والذرة .

وقد تحدث المؤلف عن احوال المريقيا ايام قوتها ومجدها ايام المبراطورية غانا الاسلام ثم المبراطورية مالي ولموكها المسلمين الذين كان العالم المتحضر يتحدث عن قصورهم ومدارسهم وجامعاتهم ورحلاتهم في الحج الى مكة ثم ضعفت هدف الدول الاسلامية وتفككت وبدا الأوربيون الحج الى أفريقيا ويمارسون تجارة الرقيق ابتداء من منتصف القرن السادس عشر الى أن بلغت أوجها على ايدى الاتجليز فجعلوا منها تجارة رائحة رابحة .

وقال : أن الأنجليز الذين استثمروا أموالهم في تجسارة الرقيق أثروا ثراء ضخما وبدأت الأموال تتكديس في انجلترا ، وكانت أحد مصدر الثروة الصناعية .

وقال أن هناك من التقديرات مايذهب الى أنه خرج من اغريقيا عشرون مليونا من الشبان والصبية والفتيات عصفت الأمراض والأوبئة بعدد كبير منها ربما وصل نصف هذا العدد وقد اضعنت تجارة الرقيق الفريقيا لأنها أخذت منها أقوى عناصرها .

وقال: أنه رغم هذه الحقائق التاريخية فقد ظل النساس يقرعون في كتب التساريخ أن تجسارة الرقيق في أفريقيا كانت تجارة عربية يجد منها التجار العرب الذين يسرقون أو يخطفون الأولاد والبنسات ويصدرونهم الى الجزيرة العربية وما وراءها من بلاد المسلمين ليكونوا رقيق وجوارى غير أن تجارة الرقيق بدأت في القرن السادس عشر وازدهرت في القرون الثلاثة التالية أي عندما بدأ النفوذ العربي ينكمش وينحسر في تلك المطقة فضعفت وتفككت أمراطورية غانا ثم أمراطورية مالا السكيرة وانزوى هذا النفوذ،

# ( ۳۰ ) شبهة موسيقي القرآن

ترددت شبهات كثيرة تحمل دعوى باطلة هي وضع موسيقي للترآن السكريم بما يعنى اخضاع القرآن للفنون البشرية التي صنعتها الأهواء المضلة ،

يقول الأستاذ أحمد حسن الباقورى: ان للقرآن الكريم موسيقاه الخاصة به التى أخذها اسلافنا عن رسول الله واصحابه وتقيد بها الأخلاف حتى يوم النساس هذا ، وهى مانعرفه اليوم باسم تجويد الترآن الذى ارتضته الأمة وتلقته بالتبول حريصة عليه اشد الحرص ،

وفن التجويد او موسيقى القرآن يقوم اول مايقوم على كون الكلمات القرآنية خفيفة النطق على اللسان ، جميلة الوقع فى الآذان ، فليس فى الحتاب السكريم كلمة بغير هذه الصفة ، ثم يجىء بعد ذلك نظم الكلمات بعضها مع بعض خاضعا لقواعد مرسومة فى الغنة التى هى صوت يخرج من الخيشوم فيه جمسال ولو كان صوت صاحبه غير جميل ثم تجىء بد الفتة قاعدة الادغام والاظهار والقلب وهمس الحروف وجهرها وتضخيمها وترقيقها والد الطبيعى والد المتصل والد المنفصل والد المعارض للسكون .

فهذه هذه القواعد التى تتكون منها موسيقى القرآن ثم يجىء بعد ذلك تأوين الصوت وله صورتان الأولى ما اشصارت اليه الآية السكريمة « ورثل القرآن ترتيلا » فالترتيل هو التزام التؤدة بغير اسراع فى القرآن والثانية هى ما اشصار اليه الحديث الشريف « ليس منا من م يتفن بالقرآن » أى من لم يحسن صوته بالقرآن تلك هى موسيقى القرآن ليست الا اتصاعا لرسول الله ونزولا على كلمة وليست ابتداعا متحسرها ولا تجديدا هداما ، أما أولئك الذين يحاولون وضع القرآن فى لحون تستصحب الآلات الموسيقية أنما يعرضون كتاب الله لأشد محنىة تمتحن بها الأمة الاستلامية فى السكريم وكل تحريف بحنف كلمة من آية أو تغيير، الكلة من حرف من ثابة أن يهيج عواطف المسلمين فى كل مكان وقد رأينا

الناس يثورون اشد الثورة على مثل هذه التغييرات ينسبونها الى كيد صهيونى يتربص بالاسلام عن هسذا الطريق وتلحين القرآن مصاحب بآلات اللهو والطرب هجوم على قداسة القرآن ولا يشك مسلم أن من ورائه دعوة خبيشة وعداوة متربصة تريد أن تلحق القدرآن بالأغانى التى تميل مع الهوى بغير حدود ولا قيود واخشى مانخشاه أن يكون وراء أصحاب الدعوة يد دخيلة تتآمر بالاسلام والمسلمين مى اعز حصن تلوذ به الأمة فى مختلف شئونها الموصولة بالدنيا والدين .

# (41)

### شبهات حول اللغة العربية

تواجه اللغة العربية الفصحى شبهات عديدة ومحاولات خطيرة لتغليب العامية عليها واهم تلك المحاولات هى الحيلولة دون تعلم العلوم والطب بها بعد أن نجحت تجربة تعلم الطب والعلوم عى جامعة دمشق منذ بضعة عشر سنة .

ولا ريب أن موضوع تعريب العلوم وترجتها الى اللغة العربية ضرورة لا سبيل الى تجاوزها كمقدمة لاستيعاب التكنولوجيا العصرية واقامة منهج علمى اسلمى عربى الأصول ولم يعد من الجائز الآن أن يطرح مبدأ : هل تصلح هذه اللغة لأن تكون لغة العلم أو لا بقد أنتهت الفترة التساريخية التى كانت تطرح فيها هذه القضية للمناقشة وقد مرت اللغة العربية بهذه التجربة وقد كشفت تجربة دمشق أنه لابد من التعريب من أجل بناء حضارة اسلامية عربية اللغة واصبحت الشعوب تدرك أنه لا يمكنها الوصول الى حد الابداع والمساركة الأصيلة الا من خلال لغاتها ، وأن التعليم باللغة الاجنبية دليل الضعف وعدم الثقة وخمول العزيمة في أهلها ومصا يذكر أن تعليم الطب في القصر المعنى وخمول العزيمة المعربية ثم احتل الانجليز مصر فكان من أكبر أستمر سبعين سنة باللغة العربية ثم احتل الانجليز مصر فكان من أكبر أعمالهم الحيلولة دون بقياء اللغة العربية ألما العربية الغياء ألما الطب

وقد تبين أنه لابد لتعريب تدريس العلوم والطباولا ايجاد المسطلحات وقد نجح تعلم الطب باللغة العربية وتبين أن تدريس العلوم باللغة العربية ميسر: الهندسة والطب والعلوم .

وقد أمكن تخطى العقبات والمصاعب ووضع المصطلحات العربية وتبين أن السبب في تهرب البعض من تعليم العلوم باللغة العربية هو قلة الاقدام وعدم الاعتماد على النفس .

وقد أمكن التقدم في هذا الطريق طويلا على جميع جبهات العلوم وليس تعلم العلوم باللغات الاجنبية هو وحده التحدى ولكن هساك التحدى الذي يواجه اللغة العربية بالعاميات ومحاولة كتابة اللغة بالحروف للاتينية.

يقول العالمة مالك بن نبى : ان استعمال اللغة الأجنبية في تدريس العلوم بوجه خاص في البالاد العربية هو نفسه علامة الفشل في استيعات تلك العلوم وجعلها خارج نطاق حياتنا الفكرية بحيث تبقى الصلة بينها وبيننا صلة سطحية لا نغير نحن فيها شيئا ولا تغير هي فينا شيئا بينها نرى في المجتمعات الحية أن هاته الصلة تتغير يوميا ونجعل الفرد يهيمن اكثر فاكثر لا على هضم العلوم فحسب وليكن على تقدمها والسير بها قدما ، مثل اسرائيل التي اعلات لفة ماتت منذ ثلاثة آلاف نمنة واعادت لها هيمنتها على استيعاب كل العلوم والفنون والسير بها للي الأمام ، وكيا يحدث في اليابان والصين وكيا حدث ذلك في حظيرة المحضارة الاسلامية عند بزوغها فائها لم تلبث قليلا الا وقد استوعبت في اللغة العربية الفصحي في لفة قحطان كل العلوم اليونانية بكل الغوم اليونانية بكل فروعها من هندسة وطب وفلسفة .

# ( "")

#### شبهات حول مهمة الجامعة

تكشفت من خلال بعض الدراسات الجامعية في البسلاد العربية مخططات ترمى الى مهاجمة القيم الأساسية وخدمة النفوذ الأحتبى وتحويل هوية الأمة الى تغريب كامل تحت اسم العقل الحر والفكر الحر ، وقد واجه السيد محب الدين الخطيب هذه المحاولة فقال : ان كل جامعة في الدنيا مطالبة في البيئة التي نشأت فيها بأمرين أثنين : أولهما أن يتنزه القائمون بها عن كل موجدة نحو دين البلاد ومقدساتها وحقوقها فلا يتخذوا من البحث العلمي وحرية الرأى وسائل لتوهين رابطة النشء المثقف بدينه من البحث العلمي وحرية الرأى وسائل لتوهين رابطة النشء المثقف بدينه

وقوميته ومقدساته ولا سيما اذا كان دينهم صديقا للعلم وداعيا الى الدق وآخذا بيد المعرفة ينشطها ويرفع مقامها ، وفي مصر أناس تعرفهم بأعيانهم وتعرف أتباعهم بسيماهم لايفتأون يعملون على توهين رابطة النشء بالدين وتهوين أمره عليهم وتشكيكهم فيه وما فتئوا يحاولون اقناعهم بأن الحقائق تخالفه وانه واقف حجر عثرة في صريقها

والواقع انهم لم يتحرروا من مؤثرات بيئتهم الا ليتدثروا بمؤثرات بيئة اجنبية عنهم ولم تتحرر الفكارهم من قيود التقاليد الاسلامية الا ليصفدوها بأغلال تقاليد الحرى غريبة عنهم ، فسدنة هيكل الجامعة يجب أن يحرصوا على أن يعرفوا في أمتهم بأنهم محررون من الضخن لقدساتها ويجب أن يتنزهوا عن أن تحفظ عنهم كلمة أو حركة تدل على أن لهم هوى يميل بهم الى جهة معينة ويصبغهم بلون يعرفون به ، أما الذي يقنع أمته في كل أدوار حياته بأنه منغمس في هذا الهوى الى أذنيه ، مصطبغ باللون الخاص الذي يجافى به الانصاف والاعتدال ولا يغسل وجهه منه ، الخاص الذي يجافى به الانصاف والاعتدال ولا يغسل وجهه منه ، فليعذر الناس اذا اعتبروه من اعداء الحقيقة لا من سدنتها وانصارها .

والأمر الذى نطالب به الجامعة أن تقوم بمهمة البعث لناصر هدده البيئة وأن تجدد حياتها المعنوية فالجامعات الايطالية تنحو اليوم بالفعل احياء مجد الرومانيين واقتاع الطلبة الجامعيين بأن من واجبهم اكمال سلسلة التاريخ التى ابتداها قيامة روما ، والجامعات الالمانية تعلم أن لها وظيفة روحية لاتنافى وطبيعتها نحو حقائق العلم .

أن لمصر مكانة في المجتمع الإسلامي والبلاد العربية .

ومن مقتضى ذلك أن يكون الجيل القائم الآن في مصر والأجيال التي سلحته حلقات في سلسلة التاريخ الاسلامي .

وهى لا تكون كذلك عن جدارة واستحقاق الا اذا اعترفت الجامعة المصرية بأنها الهيكل العلمى والثقافي لبلاد اسلامية عربية ، وان منواجبها للاسلام الذي هو دين المصريين وللعربية التي هي لقة المصريين ان تحمل لواء محاسنهما والمجادهما كما تحمل لواء العلم المجرد والعقل الحر والفكر المطلق ، وان هذا لا ينسلني هذا ، ومن زعم أنه يتافيه فهو غشاش ،

وكما أن الاسلام لا يقف في طريق المعلم في مصر ولا في غير مصر فيجب على هيكل العلم في مصر وفي غير مصر ألا يقف عن طريق الاسلام . نريد نشأ مثقفا عالما وللكنا نريده نشئا مسلما عربيا وكلما أبطأ القائمون على أمر الحامعة في فهم هذه الحقيقة تأخروا بمصر عن أخذ مكانتها التي تستحقها وكانوا بذلك مسيئين الى وطنهم .

#### \* \* \*

وتقول الدكتورة بنت الشاطىء : لقد كانت محنة الجامعة بالحزبية التى سمحت وجودها العلمى لاتقل عن محتتها بتغلغل النفوذ الاستعمارى الذى اتخذ من مناطق معينة منها قاعدة لتدمير معنويات الأمة ومجال غزو مدكرى يظاهر ما اجتاح وجودنا العام من غزو مثله عن طريق مؤسسات الثقائة الاجنبية واجهزة دعايتها الدربة .

انه من المكن أن نهضم الثقافات الغربية دون اتخاذها أصلا ننسى عيه أصلنا ومن المكن أن نبنى حياتنا الجديدة عوق ارضنا مع اخصابها ومستورد من جديد الفكر .

ومن خطأ القول بأن علينا أن نتمثل الحيساة الأوربية والأحساس الأوربية والأحساس الأوربي هذا جانب من طبيعتنا يرفض تمثل الاحساس الأجنبي أذا لم

وكان من المكن أن يتيح لنا وعينا القومي هضم الثقافات الاحتبيسة دون أن يجور ذلك على أصالتنا وأن نستصفى منها مايخصب تربتنا ويثرى وجودنا ويوسع آفاتنا .

ان هؤلاء بمتدون مى زهو المصرية ملامح أصالتهم ، عتولهم مشدودة الى الفرب ، مأخوذة بفتنته وهم مع ذلك عاجزون وان جهلوا عجزهم أو تحدوه مكابرين عن التخلص من احتطام الميراث الذى تأصل مى أعساق كيانهم .

ومن هنا كان لابد أن نبدأ بتقديم الثقافات والآداب الاجنبية الى جيل الغد قبل الاطمئنان الى أنهم اتصلوا بثقافتهم وأدبهم القومى اتصالا وثيقا يكفى لأن يصنع أساس تكوينهم العقلى والوجداني .

ولا يقرأ تاريخ دولة اجنبية قبل أن يكون قد وعى تاريخ أمته أو كان يتقن لغة مستعارة قبل أن يفقه لغة قومه ،

هل الاتصال بالقديم والكشف عن اعماق وجودنا يوصم بالتخلف بينما اعادة مسرحيات شكسبير يعتبر خطوة تقدمية ، واذا ماعشنا في الساطير شعوب بادت من زيوس وباخوس وجوبيتر وما لا أدرى من آلهة خرافية قنحن عصريون مجددون ؟ أما أبو العلاء والمتنبى فهو تخلف (١) .

# ( ٣٣ ) شبهات حول تمثيل الصحابة

ترددت دعوات باطلة ترمى الى تمثيل أهل البيت وجلة الصحابة وقد عزى هدذا الى مخطط صادر عنقوى مضادة للاسلام ، كذلك المخطط الذى استهدف ترجمة نص القرآن قبل ربع قرن أو تزيد يقول الدكتور محمد سعاد جلال:

أن امتناع تمثيل آل البيت الكرام وصحابته الاعلام شرعا فيذاك ثابت بالأدلة الآتية:

أولا: قوله تعالى: « انها يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت ويطهركم نطهيرا » ولا ريب أن تهثيل شخصيات هؤلاء العظهاء مهتنع عقلا ويؤدي الى تشويه صور حياتهم فى نفوس الناس واستصفارها على صغر نفوس المثلين عن اللحاق باستغراق عظهة المعنى والحقيقة فى منفوس أولئك العظهاء ، وامكان تقديمها للنظارة فى جلالها التى كانت عليه ولما كان القدر المشترك فى كل أقسام التهثيل هو طلب الفرجة والتسلية على المناظر المعروضة ، مها لا يخلو عن شيء من معانى اللعب النفسي بالشاهد المعروضة ، وتعريض تاريخ آل البيت وصور حياتهم لهاتين بالشقيصتين ، ولا شك هو مناه اللطهارة التي حكم النص بثبوتها اللها البيت فهاذا بيان جهة الاستدلال بالآية المكريمة ، واذا ثبت وجوب

<sup>(</sup>۱) نقل بتصرف .

توقير النبى صلى الله عليه وسلم وتعظيمه (وهو ثابت) بما يحرم تحريما قاطعا الاقدام على ذلك تحريم تبديم تبديم تبديم تبديم تبديم تبديل آل بيته السكرام الحاقا به \_ عليه السلام .

ولما كان الحق تبارك وتعالى قد حكى عنه « قل لا اسألكم عليه اجرا الا المودة في القربي » فان مفاد النص أن النبي لا يسأل الأمة أجرا على نعمة الرسالة وكرامة الهداية التي جاءهم بها من لدن الله ، الا أن يوادوه في قرابته من أهل بيته بتعظيمهم وتوقيرهم له والامتناع عن الحاق الأذى بهم ولا شك أن وضع صور حياة آل البيت وأشخاصهم في موضع الفرجة واحتمال الغلط والتشويه والتنقص اشخصياتهم، مناف لحكم الآية ، مضاد لوصيته عليه السلام عليه بمودة قرابته وخفض الجناح لهم وهي وصية فيها معنى الالزام والايجاب .

ويقول الدكتور سعاد جلال:

ان الدليل على تحريم تمثيل الصحابة - رضى الله عثهم - يجىء من وجهين :

الأول : تعظيم النبى المحابه ودعوة المسلمين لتعظيمهم محسن ذلك قوله :

( الله الله عي اصحابي ) وقوله ( اصحابي كالنجوم بأيهم التدييم اهتديتم ) وهو حديث مستشهد به وان كان فيه مقال ،

وقوله غيرة على عمار بن ياسر ، ( من سب عمارا سبه الله وبن اغضب الله عليه ) .

وقوله في حق سَلمان الفارسي ( سلمان منا آل البيت ) .

نهل هـذا التعظيم كله لصحابته ـ عليه السلام ـ خلا من نكص على عقبيه منهم بعد موته ـ دليل مانع المسلمين من الاقددام على اسدال شخصياتهم بتمثيلها واجرائها على اللهو والفرجـة مجرى مايلعب به من صور الاشياء وأخيلتها ،

الثانى: انه تقرر فى القرآن أن أهل الأنبياء هم أهلهم فى الديانة والمذهب ، ليس فى القرابة والهم ، بدليل قوله تعالى: فى قصة نوح حين قال: « أن أبنى من أهلى وأن وعدك الحق » .

فرد الله عليه بقوله تعالى : « انه ليس من أهلك أنه عمل غيم

ومعنى الرد : بما أن ولدك لم يعمل بديانتك ولم يدخل في عقيدتك معك فهو لا يعد من أهلك لأن أهمل الأنبيساء من كانوا أهلهم في الديانة والذهب لا في الدم والنسب .

اذا تقرر هذا المبدأ الشرعي الثابت بالقرآن ثبت أن أصحاب النبي عليه الصلحة والسلام هم أهله المعتبرون شرعا غياخذون أحكام أهل قرابته المؤمنين به من بعض الوجوه وأقربها وأظهرها الحاقهم بقرابته المؤمنين به غيما يجب لهم من الحرية والتعظيم والصون عن الابتذال غان هذا مقتضى الدليل مع عدم المانع .

ولقيد ظن بعض المحتاب أن تمثيل احدى الروايات المتضمنة لنمثيل بعض شخصيات آل البيت العظام وبعض الصحابة المحرام مباح لايجوزا حظره بججة العمل بمبدا حسرية الفكر ، وقد فات ملاحظة هذا المحاتب الفرق بين حرية الفكر التي لا تتجاوز الاعلان عن الراى وتنفيذ الموضوع أو البناء الذي يتعلق به ابداء الرأى ، أما الاعلام بالراى فهو داخل في نطاق حرية الفكر لا نزاع في ذلك ، أما تنفيذ المشروع أو البناء الذي تعلق به الرأى غليس داخلا في مفهوم حسرية الفكر فهو لا يصح ابرازه الى حيز الوجود الا بموافقة أغلبية من تتعلق حقوقهم المادية أو العنوية بهذا الوضوع» .

والمعروف أن التمثيل سيكون صورة ناتصة بآلاف الدرجات لهؤلاء الصحابة وهذا يؤدى أن لم يكن يعنى الى وضع السلف في نقط الخلف في صورة أقل من مستواهم الحقيقي .

### ( 44 )

### شبهات حول مفهوم القوميات والاقليميات

ان طرح نظریات القومیات والاقلیمیات می محیط وحدة عالم الاسلام و الله الم الله و التفاعی الله و التفاعی و الله و التفارف الجامع للشعوب التی ضمها الاسلام .

وفي رأى الفيلسوف المسلم اقبال : ان الانسانية لن تستريح أبدا مادامت تسودها هذه النظرية المشئومة التي تقطعها اربا أربا بحيث لايكاد الصدع يلتئم » .

لقد اخذت نظرية القوميات مفهوم العنصرية وايقاع الخلاف والصراع بين الجيرة المتلاقية ، واثارة العصبيات التي ادت الى الحروب والعداوات

لقد كان رواد اثارة دعاوى القوميات والاقليمات هدف بعيد المدى هو غرب العنصرية الصهيونية على أنها قومية تضارع العروبة ، وقد سبقتها الدعوة لاخراج الدولة العثمانية من وحدتها الجامعة بين الترك والمرب بالدعوة الى الطورانية التى حملت لواء العنصرية البغيضة ، ولم كانت تركيا هى صحاحبة النفوذ الحاكم نقد تعرضت العروبة لخصومة شديدة من الاتحاديين الذين حملوا لواء الطورانية لتمزيق وحدة المسلمين عربا وتركا وكان ذلك لحساب الصهونية ،

لقد كانت فسكرة القوميات في الفرب محاولة للقضاء على الوحسدة المسيحية الأوربية من أجل أدخال نفوذ اليهود الذين كانوا محصورين في الجيتو ، وكان قضاؤهم على الوحدة المسيحية عاملا لاعلاء شأن الاقليمية أو القومية التي يتمكنون من خلالها من الوثوب الي مراكز النفوذ والسلطان، ثم جرت المحاولات للقضاء على الوحدة الاسسلامية التي كانت تمثلها دولة الخلافة لفتح الطريق أمام الصهيونية التي قلسطين ،

ولقد جرت المحاولات لادخال مفهوم القومية الغربي الى تصوير العلاقة بين العروبة والاسلام مع الاختلاف البعيد ، فالاسلام هو الذي صنع وحدة الغرب ،

وقد خدعت دعوة القوميةكثيرون وظنوا أنها طريق وصل لعزة العرب وليكن التجربة كشفت عن فساد هذا الخط الوافد حين أنحرف عن مفهوم الترابط الجامع بين العروبة والاسلام ، وحين تسلطت قدوى التغريب ففرغت العروبة من مفهومها الأصيل والتمست مفهوما علمانيا خادعا مفرغا من كل القيم .

وقد كانت دعوى القومية العربية كما يقول الأستاذ محمد رئساد خليل حربًا على الأمة العربية الاسلامية ومنها مصر ، وكانت دعوة العروبة هى الشرك المنصوب الصطياد السذج باسم حقائق التاريخ حين عجرالقوم عن فهم حقيقة النوايا المستترة وراءها فالعروبية المساصرة هذه تعنى ماكانت تعنيب الشعوبية في القديم ، والشعوبية مصطلح أطلقه السلمون الواعون بحقائق دينهم وأمتهم وتاريخهم ممن حسن مسلامهم من العرب والفرس والترك على جميع الذين خاربوا الاسكلم تحت ستار عصبية الجنس ، فالعروبية الحديثة لاتضرب الاسلام فقط ولكنها تضرب العرب، وقسد نشأت القومية العربية (العروبية الحديثة ) نشأة مركبة في حجر المدارس الارسالية الفرنسية والأمريكية ذات الاهداف التشيية والاستعمارية وعلى أيدى المسيحيين اللبنائيين والسوريين خاصتة والمارونيين اللبئانيين على الأخص ، وكانت الوجهة تنبية الاهتمام ببعث الحضارات القديمة التي ازدهرت مي البلاد التي يشغلها السلمون الآن وكان للكلية السورية الانجيلية دورها في بعث النعرة العروبية التي اصحت الآن الجامعة الأمريكية في بيروت عن هذه الدرسة خرجت كل رعوس الشعسابين التي نفثت سمومها في الشام ومصر تحت ستار القومية المربية ، وأول جمعية سرية كان كل أعضائها من المسيحيين اللبتانيين وكان هدفها الأساسى هو التفرقة بين العرب والترك ، وكانت تستهدف أحداث انقلاب داخلي ضد الاسلام والجماعة الاسطامية تحت ستار الخدمة التعليمية مجندة لهدذا العمل أبناء الطائفة المسيحية المارونية . وكان الموارنة بحكم انتمائهم المشبوه وعلاقاتهم التاريخية المدموغة بالخيانة مع الصليبيين قديما هم أصلح العناصر لتنفيذ مخططات الصليبية الجديدة وبذلك كانت أول جمعية عروبية غير عربية . كانت مكونة من أناس ليسوا عربا لا من ناحية الانتماء ولا من ناحية الفايات والأهداف.

ومن سمومهم قولهم بأن الاسلام نفسه هو تراث عربى شأنه شأن الشيعر الجاهلي واللغة العربية وظهر البعث العربي الذي يشيد برسول الله باعتباره بطلا عربيا ويشيد برسالة الاسلام باعتبارها رسالة عربية السائية وهذا هو خط حزب البعث .

وقد صب مفهومهم اللبنانى المسيحى فى قالب الأمة : الدعوة الى أمة عربية تكون منفصلة فى اساسها الدينى الذى قامت عليه وتسوى سوية كاملة ومطلقة بين المسلمين والمسيحيين فى جميع النسواحى ، على أن يكون المضامن لاستمرار هده المساواة حماية أبدية من قبل أوربا الليرالية وفرنسا الكاثوليكية ، وكان جرجي زيدان ونجيب عازورى من كبار الزيفين المفهوم العروبة ، فقد نادى الأخير بأمة عربية واحدة للمسيحيين والمسلمين على السواء وجعل حدود الأمة العربية مقصورة على الناطقين بالضاد فى آسيا فقط دون مصر وشمال أفريقيا ، وفى نطاق هذا التفكير العروبى : دعوة عزيز المصرى للجمعية القحطانية والعربية الفتاة التى شكلها عزيز المصرى بعد فشل القحطانية ،

وقد كانت العروبية حركة علمانية موجهة من المسيحيين اللبنانيين والسوريين ومن الغربيين واليهود ضد الاسلام والجامعة الاسلامية وقد غشا جميع الداعين اليها اما غي مدارس تشيرية خالصة واما غي جامعات غربية خاصة غرنسا ، او غي بدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع الى اقصى حد بالعداء ضد الدين وبفكرة غصل الدين عن السياسية وبالاعتقداد بأن الروابط القومية هي التي توجد المجتمع سياسيا على عكس المعتقدات الدينية التي تفرق بينهم ، من أجل ذلك عملوا على يكون الحكم الوطني مستقلا عن الدين ، وقد دعم هددا المبدأ العلماني غوز كمال التاتورك ومؤيديه فتشجع العروبيون والقوميون والاتليميون على المدير في الطريق الى نهايته ،

ولقد سقط في مصر قناع المروبة كما سقط قناع الفرعونية .

ويقول الدكتور محمد على الزغبي في كتابه حقيقة الماسونية :

الدعوة للقومية المدخولة نتاج ماسونى اذ هما سكين شق بها أتاتورك العرب عن الترك ونفذ لا دعاه فصل الدين عن الدولة وفرض العلمانية وجعل الخمسين الف مسجد في تركيا عديمة الأثر في الواقع .

( 40 )

# شبهات حول السرح

لن يكن المسرح في البلاد العربية نتاجا عربيا اصيلا ولكنه اسلوب وافد لم يعرفه العرب ولا المسلمون وقد استطاع المسرح الوافد أن يدخل سموما كثيرة الى العقلية المصرية وأن يطرح مفاهيم متعارضة تماما مع مفهوم الفكر الاسلامي القائم على التوحيد.

ولا ريب أن فسكرة المسرح الوافد تقوم على مفاهيم الفلسفة اليونانية في المأساة وهي مفاهيم تستمد أساسا من فسكرة الخطيئة الأولى التي لا يعترف بها الفكر الاسلامي ولا يقرها ، كفلك غان المفاهيم المسادية التي يقهم عليها الأدب المسرحي والقصصي يعتمد أساسا على تصور الاسان تصورا ماديا خالصا وفق مفهوم النظرية المادية ونظرية غرويد وعلى أنه محكوم بالجبرية التاريخية غلا ارادة حرة له وكل ذلك مما يرغضه الاسلام.

ولم تكن المسرحية العربية التي عرفت طوال هذا التاريخ الا مسرحية غربية قسد غيرت فيها الأسماء والأماكنوبقيت في جوهرها الاجتماعي قصة مجتمع غربي بتحدياته ومشاكله ، وهسده كلها تختلف تماما عن قضايا المجتمع الاسلامي ومشاكله ومواجهته لهذه الشاكل وأسلوب حله لها .

وقد تبين أنه حتى في نطاق المسلسلات الاسلامية عان الهدف المسهوم المبيت واضح فيها من حيث ابراز جانب الجاهلية وحوارها وفكرها أكثر من ابراز جانب الاسلام .

ولقد كان لدى بعض المتفائلين رغبة فى اقامة المسرح الاسلامى أو تمثيل المسرحية الاسلامية ، ولسكن تبين أن هنساك قوى خطيرة تحول دون تحقيق ذلك وتعمل على تشويه المسرحية الاسلامية بحجة عدم فنيتها

أو عدم خضوعها للمفهوم الوافد القائم على الدراما والحبكة والتبعية في مفهوم الصراع بين الاله والانسان الذي هو عقدة المسرحيات الغربية .

ولقد كشف توفيق الحكيم وزكى طليمات فى وضوح فساد اتجاه المسرح فى البلاد العربية وعدم قابلية الروح العربية الاسلامية لهذا اللون من الفن الوافد .

### ( 77)

#### شبهات حول الأساطير

الأساطير في القاموس (لسان العرب) هي الأباطيل وفي تاج العروس (الأكاذيب) كانت شائعة بين العرب وكان المشركون اذا سموا شيئا من القصص الوارد في القرآن قالوا: ان هذا الا أساطير الأولين ، أما كلمة خرافة وجملتها خرافات مقد أطلقها العرب على الحديث المستملح من السكذب ،

وقد نسب العرب بناء تدمر الى الجن بينما لم ينسبوا بناء الأهرام اليهم مع أن الأهرام أحق أن تنسب الى الجن لغرابة بنائها وضغامتها ولكن العرب جاءوا الى مصر بعد الاسلام وبعد أن وضح تفكرهم بالرسالة السامية وغربت عن عقولهم الخرافات .

وكان من حسن حظ الاسلام أن بدأ تاريخه مكتوبا أو مرويا رواية تقرب من أن تكون مكتوبة ، ثم جاء الاسلام بالعلم والحث على التفكير قبل تشرب الخرافة اليه حتى أن أسلافنا لما رأوا عددا من المبالفات في ثنايا التساريخ الديني والسياسي والثقافي سموها بالاسرائيليات أذ جزموا أنها من وضع بني اسرائيل اليهود في محاولتهم تشبويه الاسلام ،

وكان أعظم تحول أحرزه الانسان القديم هو التحول من نضحية الحى التي رمز فنى بجسمه : منى فيضان النبل استبدل القاء فتاة بالقاء تمثال لفتاة ثم جاء الاسلام بالغاء الخرافة نهائيا ، وذلك بالقاء رسالة عمر بن الخطاب .

اذا كنت تفيض من عندك و

لقد جرت المحولات الضخمة في العصر الحديث في الخال الخرافة والأساطير في الأدب العربي والفكر الاسلامي بعد أن نقي المسلمون مختلف فنون القول منها وخاصة السيرة النبوية ؛ فكانت محاولة طه حسين الخطيرة في كتاب (على هامش السيرة) في اعادة الأساطير التي السيرة النبوية بعد أن نقاها علماء المسلمون منها وحرروها كما حرروا الحديث النبوي من الوضع والدخيل والاسرائيليات .

وفى ابان النهضة الاسلامية فى القرن الثالث رفض المسلمون ترجهة أساطير الأمم وقالوا انها أهواء الشعوب وانهم لا حاجة لهم بها اذ لكل أمة فنونها وللمسلمين فنهم وهو الشعر ، ولكن العصر الحديث جاء فى اطار النفوذ الأجنبى ففرض على المسلمين ترجمات الاليادة الاغريقية والشاهنامه الفارسية والرامايان ألهندية والاساطير المصرية والاساطير،

هذه الأساطير التي تمثل ركام الفكر البشرى القسائم على اهسواء النفوس والشبع بالاباحيسة والمسادية وغساد الذوق وتصورات الطفولة البشرية ، وكلها مما جاء الاسلام للقضساء عليها وهدمها ، وهي في مجموعها تختلف على مفهوم الاسلام الجامع ، ومفهوم الدين الحق سواء باشاعة روح الفساد الخلقي ، أو تغليب الوجدان المترف أو المادية المسرفة أو تحجيد القوة أو عبادة الأجساد وكلها تصور الآلهة وهي في صراع مع الانسان وتجمع الى قسدرة الآلهة حماقات البشر وتجمل تناونها شهواتها وتخبط كينما قادتها المسداوات والمنزوات وتميز الساطير الآغريق بعبادة والطبيعة والفن والجمال والنشوة بالحركة المنيفة التي لانقر ولا تهدا .

وكل هددا يختلف عن القطرة الانسانية الأصيلة وطبيعة النفس الانسانية الجامعة بين أشواق الوجدان ومطالب المادة والتي نتطلع الى الايمان بالله الواحد الأحد .

# ( ۳۷ ) شبهات حول القرامطه

ان أول بحث عن الحركة الباطنية في الاسلام هو ماكتبه الطبرى في تاريخه كما دون المسعودي في كتابيه التنبيه ومروج الذهب حوادث المسعودي

ويعد المتريزى فى طليعة المؤرخين الذين بحثوا الحركة الباطنية القرامطية وكذلك معل ابن حزم والشهرستانى ويرى الأب انستاس مارى السكرملى ان ( قرمطه ) لفظّة ارامية نبطية من قرمطونا اى المدلى أو الخبيث أو المحتال .

يقول محيى الدين عزوز : لقد كان لأصابع ابن سينا دورها في اذكاء منار الفتنية التي صدعت الخلافة الاسلامية أيام عثمان وعلى ، ولما كان الحرب العلوى يمثل جانب المعارضة نقد آزروه بكل مااستطاعوا من مال ودهاء وسعوا الى تقوية هذا الحزب بكل الفئات الغاضبة في المجتمع ليجعلوا من غضبتها ثورة عارمة تدك صرح الحكم الاسلامي كما اتضح ذلك مِن ثورة القرامطة التي هياً لها اليهود أخلاقياً بالاكتبار من الحانات وتشجيع روادها من الخلفاء وقد أفرد ماسبتون بأحد كتب الدور اللعين الذي قامت به البنوك اليهودية في الطور الأول والثاني من العصر اللعباسي في سعيها لتخريب البيئية التي مكنتها من العيش المريح ، وقد تَغُلَّعُلُوا مَى صَفُوفَ العِمَالُ وهَيْجُوا العبيد وَفَرقُوا بِينَ الأَجْنَاسُ حَتَى تَبْرِزُ الأقليات منها واذكوا ماقد يكون لديها من نقمة ولما لاحظوا أن كل مَحَاوُلاتُهُم هَــذه لم تنجح في القضاء على القوة الاستلامية من الداخيل اتصلوا بالدول المسيحية ليصارع عملاق عملاقان . جاء هـــذا العمل في وقت انفصلت فيه بعض الأقاليم عن الحكومة الركزية واشتد فيه ساعت الضعفاء والمحررين من النساس الطامعين في اسباب الخلافة وقد عترف المسيحيون بالساعدة التي لقوها من اليهود ، معد اليهود هذا انتقاماً من العباسيين الذين تجاسر أحد حلفائهم وهو القادر بالله ( ٣٨١ – ٤٣٢) على هل حكومتهم وحدد نشاطهم بشكل ملحوظ

وقد أخطأ الكاتب الفرنسي جارودي حين ربط بين نحلة القرامطة وبين العدالة الاجتماعية في الاسلام وقد رد عليه الدكتور محمود قاسم (الهلال ـ يناير 19۷۱) .

### القرامطة والجلاح والباطنية والماسونية

وقد واجه الدكتور محمود قاسم هذه الأفكار (الهلال يناير ١٩٧١)

لم تكن دعوة القرامطة تسعى الى تحقيق كسرامة الانسان تمهيدا

لاحترامها بل كانت حركة انفصالية تمت في عصر تحلل الدولة العباسية الى دويلات .

كانت حركة القرامطه استمرارا لثورة الزنج التى قامت قبيل منتصف القرن الثالث الهجرى ، وكانت نوعا من الأخذ بالثار وقد حرص هؤلاء العبيد الذين حسرروا انفسهم على اذلال العرب عن طريق المترقاقهم والتنكيل بهم .

أما حركة القرامطه التي قامت في الشمال الغربي لبلاد العراق ثم أتخذت مراكز لها في منطقة الملكوفة وفي بعض بلاد الشام وفي سواحل الجزيرة العربية المطلة على الخليج الفارسي ثم استقرت آخر الأمر في المحرين .

كانت حركة القرامطة على صلة وثيقة بالحركة الاسماعيلية فى دور السبر وان اختلفت معها فى دور الظهور فان الفساطميين رأوا بعد ظهور دولتهم فى الغرب أن يستهلوا بتوجيه السياسة فى ذلك العصر باستاط الدولة العباسية ومن جانب آخر يمكن القول بأن الجلاح المتصوف المشهور كان من أكبر الدعاة لتحطيم الدولة العباسية اذ كان على صلة بالقرامطة وقسد روى عنه أنه أقسم فى أحد أحاديثه القدسية التى يزعمها لنفسه لسنة ٢٩٢ هجرية وهى السنة التى شهدت ثورة القرامطة السكرى .

ولقد كانت حركة القرامطه حركة طائفية ، نقد اقر القرامطه شيوع المال في مجتمعهم ولكن طبع العبيد التي يتكون من الأسرى لم تكن تتعامل على قدم المساواة مع الأخرى .

تظاهر اصحاب هده الحركة بالتشيع والميل للى البيت العلوى ، ولكنهم سلكوا من الناحية الأخرى اذ اعتدوا على الأماكن المقدسة وجرحوا صحابة الرسول بل الرسول نفسه \_ وقتلوا نحوا من ثلاثين الفا من هؤلاء الحجاج وانتزعوا الحجر الاسود من الكعبة صرفا للناسس عن الحج ، وهدفه الوقائع تؤكد صلة بين هذه اللطئفة وأمثالها وبين الجلاح لذى كان معاصرا لحركة القرامطه ، ومن الطريف أن الجلاح قد أدين وقتل بيهمة صرف الناساس عن الحج وقصد ورد في تاريخه أنه كان يستعيض بنهمة صرف الناساس عن الحج وقصد ورد في تاريخه أنه كان يستعيض

عن الحج بكعبة مصفرة في بيته يطوف بها أتباعه طوافا يغنيهم عن الدهاب الى مكة وكان يطلب اليهم أن يقدموا بدل الهدى شيئا من المال .

وقد تكشفت الصلات الظاهرة والخفية بين الباطنية وبين الصليبين في القرنين الخامس والسادس الهجريين وهي ترسم في وضوح عن بذور انتقلت الى اوربا جنوب ايطاليا ادت الى ظهور الماسونية في البلاد الأوربية وعن علامات بين الباطنية في الاسلام وبين الماسونية في الغرب وان الماسون عصفون الحسن بن الصباح رئيس الاسماعيلية الشرقية في القرن الخامس الهجرى بأنه من السلافهم ، ويقولون انه كان الاستاذ الأكبر للماسونية في العالم الاسلامي .

### ( 44)

### حول اخوان الصفا

وقد كشف الباحثون عن العالقة بين اخوان الصفا والاسماعيلية وتشيعهم ودعوتهم الى المهدى المنتظر وقال كازنوفا اننى على أتم الثقة من أن آراء اخوان الصفا هي برمتها آراء الاسماعيلية ومحور هذه الآراء هو الاعتقاد بعودة الامام الذي سوف يملا الأرض سعادة ...

وهم يؤمنون بوحدة الكون (وحدة الوجود) .

ويعتقد جولدزيهر ان رسائل اخوان الصفا كانت الأساس الذي تبتت عليه معتقدات الاسماعيلية ، وأن هناك اتفاقهما في مذهب الحلول ، وتفسير القرآن تفسيرا غير مايدل على ظاهر اللفظ ، وهو الأسلوب الباطن الذي جرى عليه الساطنية ويقول اخوان الصفا في رسائلهم :

« واعلم ان اللكتب الألهيئة تنزيلات طاهرة هي الألفاظ المعهودة المحدثة ولكن لها تأويلات خفية باطنة وهي المعاني المفهومة والمعتولة » .

وقد أفاض الباحثون في الكشف عن وجهة الاسماعيلية الملقبون بالحشاشين فقد أتاحوا لتابعيهم كل إنواع اللذات واطلقهوا لشهواتهم

العنان وأباحوا لهم زواج الإخوات وكل من يحرم الدين الزواج بهن وعكمت على تعاطى الحشيش مئة طاغية مجرمة تحلل المحرمات وتحض على المسكرات وترى مى القتل عملا مشروعا يثاب عليه ماعله .

وفى اثناء الحروب الصليبية كان لهم يد سوداء ، قاموا اثناءها بأغظع الأعمال الوحشية غاطلق عليهم الفرنجة اسم (اساسيين) وجعلوه لسكل قاتل مجرم ، وقد قاموا بعديد من غطائع الأعمال رسمت بلون الدماء الأحمر ، وقد أسسار المسعودى وأبو الفداء الى أنه بلغ من جراة الحشاشين أنهم كانوا يخطفون الناس من الشوارع والحارات باغرب الطرق وقد توفى الحسن الصباح ١٥٨ وظلت الزعامة قائمة فى قلعة الموت حتى ١٥٤ نحو قرنين ، ولا يزال للاسماعيلية الى وقتنا هذا صوت وزعيمهم اغا خان والطائفة موزعة بين الهند وغارس .

# ("T9")

# شبهات حول الزنج والقرامطه

استغل دعاة التفسير المادي للتاريخ بعض المواقف الهدامة في التاريخ الاسلامي لمحاولة وصفها بأنها حركة تقدمية أو ثورية ومن ذلك حركة القرامطه وثورة الزنج كما حاولوا اضفاء صفة البطولة على (على ابن محمد) الذي تجمع المصادر على عدم صحة ما ادعاه من نسب علوي ويرون أنه أنما أدعى هذا النسب خدمة لمآربه وليضفي على حركته طابع الشرعية ، وقد بدأ حياته مشعوذا يشتغل بالتنجيم والسحر ، وانتتل من سامرا إلى البحرين وجعل منطقة البصرة مركز نشاطه ، مجمع حوله الزنج في البصرة في ثورة عارمة اشعل نارها سنة ٢٥٥ .

وادعى خلال ذلك انه المهدى المنتظر وادعى النبوة .

وقد استغل بالنسب العلوى مالدى الشيعة من تأييد وعطف بين الجماهير فقد أصابت دعواه المهدى وترا حساسا فى نفوس المعذبين فى الأرض فأطاعوه فيما ذهب اليه وأحرقوا البصرة وأعملوا السيف فى أهلها واستباحوها ثلاثة أعوام وصعد الزنج فى حركتهم نحو بغداد فدخلوا واسط عام ٢٦٤ والنعمانية فأحرقاها واستمر لغطهم عشرسنوات وهم يحتلون

منطقة شايسمة تبعد من الأهواز وواسط وتصل الى مشارف بعداد، وقد شالت فده الحركة الزراعة والتجارة والمواسلات وليكن الأمر انتهى بأن سقطت عاصمة الزنيج الفتارة » بعد أن دافعوا عنها وبعد أن قتل على بن محمد .

وقد فشلت ثورة الزنج لانها لم تكن لها منهاج واضح للاصلاحووقعت على نفس الخطأ الذى ثارت من أجله أذ أقبل الزنج بعد نجاحهم المؤقت على اقتناء القصور واسترقاق النساء واستعباد سادتهم .

وكذلك معل القرامطه مقد خدعوا الناس عن طريق الادعاء بأنهم من آل البيت وكانت اكبر اعمالهم الغارة على مكة وقتل الناس وسرقال الحجر الأسود ، وكانت دعوتهم الى شيوعية الأموال ، مقدد استطوا الحدود بين الحلال والحرام واحلوا زواج الاخوات وتقديس الخمر وكانت لهم تنسيرات باطنية للقرآن والحدوديث ، وقدد لعب اليهود وراء هذه الحركات وكانت الاسرائيليات هى مادة مكرهم ، ويذهب بعض المؤرخين الى ان القرامطه وغيرها من الدعوات الباطنية يهودية الأصل والفروع .

**( ₹**∗:)

### شبهات حول الحرف اللاتيني

كانت اهواء الاستشراق متعلقة بالدعوة التي كتابة اللغة العربية بالحرف اللاتيني وقد دعوا التي ذلك طويلا وقام من آزر دعوتهم غي جمع اللغة الهربية على القاهرة بطرح هدا المشروع المسبوم ، وكان عبدالعزيز نهمي من حيل الرواد ( سعد زغلول ولطني اسبد ) الباع كرومر ودعاة التغريب وصناع الاقليمية والتبعية المربية على مجال السياسة والاجتماع والتربيسة والفكر ، ثم جاءت محاولة سعيد عقل تطبيقا الهذه الدعوة التي اذاعها ماسنيون كجزء من خطة لهدم اللغة العربية تقوم على تشجيع العاميات وكتابتها بالحرف اللاتيني وقد اصدر سعيد عقل ديوانه ( يارا ) جامعا بين عامية لبنان والحرف اللاتيني وقد استهدف سعيد عقل القضاء على التراث العربي الاسلامي ثم القضاء على كل مايربط لبنان بالعرب ، وظف تراث خصا بلبنان يبدأ من حرف سعيد عقل ، يقول الدكتور عمر فروخ ولقد باعت هذه الحاولة بالفشل لانها استهدفت تغير واقع ثابت فروخ ولقد باعت هذه الحاولة بالفشل لانها استهدفت تغير واقع ثابت

خطير ولم يكن ممكنا اعادة الكرة للصورة التي عرفت عن اللاتينية في القديم وانفصال اللهجات الأوربية عنها وقد تبين أن ماحدث لبعض اللفات القديمة لا يحدث البومي وقد كان الإنقطاع بين اللاتينية القديمة وفروعها فيما بعد لأن اللاتينية لم تكن استقرت على أسس نهائية ، كانت جددرا لا مواعد ثابتة لها وحين تبلورت شخصيات الأموام والقبائل التي كانت تتعلم اللاتينية في شعوب ، بدأ الإنقطاع تدريجيا بين تلك الجذور ، والفروع إلتي تكاملت قواعدها يوما بعد يوم واستقرت نهائيا . ومن ذلك الحين لم تتبدل بلك الفروع التي أصبحت لغسات كاملة كذلك تختلف اللغة العربية عن اللغة الفرنسية في منيعها الاستقاقي فهي - أي القربيسة - ذات بنيسة متواصلة الأطسراف مسبعهة الخلسات لا زيادة السنزيد عليها . ومن هنا كانت منبعاً ثرا لاينضب مسايراً أتوى الحركات العلمية ، بل كانت لغسة العلم الوحيدة في العالم قرونا عديدة وكانت اللفة العربية أول تعبير عن امكانات العربي وعمق وعيه لذاته والوجود . وَمِن هنا فان كل حرف في لفظه لم يوضع اعتباطا ولا رمية من غير رام وانما كان ذا صلة مباشرة بالاحساس العربي بما حوله أو بما يعتمل في داخله .

كذلك مان اللهجات العامية ليست لغات ولا يوجد لها تواعد ولا ضوابط ولا اسس مما يتيج كل يوم خلق لهجة جديدة عمى وليدة التنسخ والشدود مي حيرة الغرب ووليدة انهيار شخصيتهم ابان عهود وظلمية طويلة .

ولا ريب أن هناك مؤسسات اجنبية تثبت حرف سعيد عقل وانها في طريق ترجمة أمهات السكتب الأجنبية الى المسامية وواضح أنه كلما تقدم العرب واقتربوا من استعادة شخصيتهم عادوا شيئا غشيئا الى اللغة الأصيلة . وحرف سعيد عقل وليد المجتمع المتفسح والشخصية التي لم تجد نفسها بعد .

### ((11)

### شبهات حول الفاظ القرآن

حاول بعض المستشرقين ارجاع بعض الالفاظ القرآنية والاسلامية الى أصول عبرية وآرامية وحبشية وسريانية وكلدانية حتى أن أعسرق الألفاظ العربية والاسلامية من مثل (الله الصلاة الزكاه النبي الرسول أالسجود التجارة) ومصطلحاتها حاولوا التماس أصولها من اللغات السامية وفي العهد القديم المناها من اللغات السامية وفي العهد القديم المناها من اللغات السامية وفي العهد القديم المناهدة وفي العهد القديم المناهدة وفي العهد القديم المناهدة وفي العهد القديم المناهدة ولي المناهدة وفي العهد القديم المناهدة وفي العهد القديم المناهدة وفي العهد القديم المناهدة ولي المناهدة والمناهدة والمناهد

ذهب الي ذلك مُنسنك وشاخت ورينان وهولشر ، وشميدش وهمنج وغيرهم كثير تملأ المتراءاتهم بعض مواد دائرة المعارف الاسلامية .

والواقع ان هذا كله ادعاء بالباطل .

قال السيوطى (نقلا عن أبي عبيدة) من زعم أن فى القرآن ماليس المفسة العرب فقد أكبر القول ، وقد يوافق اللفظ اللفظ ويفايره ومعناهما واحد فأحدهما بالعربية والآخر بالفارسية أو غيرها ، فمن ذلك الاستبرق وهو الغليظ من الديباج وهو استيره بالفارسية وغيرها ،

وقال السيوطى : وليس فى كتاب الله سبحانه شىء بغير لغة العرب فقوله تعالى : « انا انزلناه قرآنا عربيا » وقوله ثعالى : « بلسان عربى مبين » وادعى ناس أن فى القرآن ماليس المفضة العرب حتى ذكروا لغسة الروم والقبط والنبط وترجع أصالة العرب وصفاتها الى نشأتها فى أقدم موطن للعرب وبقائها فى منطقة متصلة منعزلة فقلت بذلك غرص احتكاكها بالغات الأخرى .

يقول الأستاذ عبد الجليل عبد الرحيم : ان مزاعم الدخيل من لغة القرآن الكريم هو ماأستفله اعداء اللغة الحاقدون على الاسلام الطعن في قصاحة القرآن وبلاغته مع فساد المنهج الذي سلكوه في تبرير فقر اللغة العربية باسناد هذه الكثرة من الالفاظ التي استعمل القرآن قسما كبيرا منها فقدد اعتبروا معظم الألفاظ العربية التي توجد بينها وبين

الالفاظ اخوتها من اللغات المسماة بالسامية نوع من الشبه أنها من الدخيل

قال جرجى زيدان : اننا نستدل على تكاثر الألف اظ الأجنبية في لللَّفة العربية بخلو اخواتها من أمثال تلك الالفاظ فاذا رأينا في اللغة العربية لفظا لم غر له شبيها في العبرانية أو السريانية أو الحبشية ترجح عندنا أنه دخيل فيها (آداب اللغة العربية جراص ٣٦) وبناء على هذا الدليل الواهى يستدل على عجمة كلمات هي في الواقع من صبيم اللغة العربية ، ولم يقتصر الأمر على هذا بل نجد منهم من قد اعتبر الالفاظ المتعلقة بالحضارة كلها من الألفاظ الدخيلة الى العربية من غيرها زاعمين أن الناطقين بهذه اللفة لم يعيشوا حياة حضارية مى جزيرتهم بل ان جميع الالفاظ الدينية عندهم دخيلة الى العربية بحجة أن العرب لم يكونوا أصحاب دين سماوي ، ويرجعون هذه الألفاظ الى اللغمة العبرية أو الحبشية لأن اليهود والأحباش من أهل السكتاب - أن اعتبار كل لفظ في اللفة العربية شبيه بلفظ آخر من لفة من اللغات المسماة بالسامية دخيلا الى العربية من تلك اللغية منهج خاطىء لايقوم على أساس علمى، ذلك أن اللغات السامية كما هو مقرر عند العلماء ترجع جميعها مي الأصل الى لفة واحدة اطلقوا عليها اللغة الأم ثم بمرور الزمن ونزوح الناطقين بها الى مناطق مختلفة ومجاورتهم الصحاب لغات مختلفة تشعبت هذه اللغة الى لهجات مختلفة اخذت تتباعد فيما بعد حتى استعمل كل ميها عن الأخرى واصبح لغة مستعملة .

والنتيجة المترتبة على ذلك هى ترجيح أصالة هذه الألفاظ المتشابهة بين هذه اللفات في اللفة التي ترجح أصالتها وترجح أنها من الدخيل لمي غيرها وقد رجح كثير من الباحثين أن اللغة العربية هي أصل اللغات السامية جميعا ولذلك فان استدلال جرجي زيدان ومن لف لفه باطل وحكم هناف للصواب فقد استطاع الباحثون في اللفات المدماة بالسامية أن يثبتوا لنا أن اللغة العربية هي أكثرها احتفاظا بالكلمات القديمة التي يرجح أنها كانت مستعملة في اللفة الأم عن طريق جمع الكلمات القديمة والمقدارية بينها وعلى هذا يكون من الراجع أن هذه الألفاظ العربية التي لا يوجد لها شبه في اللفات السامية الأخرى مما احتفظت العربية التي لا يوجد لها شبه في اللفات السامية الأخرى مما احتفظت باهمال

الاستعمال أو الاستعاضة عنه بلفظ يدل دلالته ، ولذلك غان من خطأ القول بأن أكثر الدخيل من اسماء المصطلحات الدينية منقول من العبرانية أو الحبشية لأن اليهود والأحباش من أهل اللغات ولا يمكن القول بأسبقية للغة من اللغات على اللغة العربية التي نبتت غي جزيرة العرب بالقول بأن بعض الكلمات من هذه اللغات ، وكذلك أخطأ الأب نخلة غي المقول بأن الحكمات العربية المختصة بالزراعة أرامية الأصل فقد كان العرب غي بأن الحكمات العربية المختصة بالزراعة أرامية الأصل فقد كان العرب غي جزيرتهم أهل ديانات سماوية قبل غيرهم من أصحاب الديانات فقد بعث الله تبارك وتعالى من يلقنهم رسالة السماء قبل أن يسمع الناس بالديانة الهمودية والمسيحية ، ذلك أن نبى الله هودا ونبي الله صالحا قد بعثهما الله برسالة سماوية الي عاد وثمود قبل بعثة نبى الله موسى وعيسى بل وقبل بعثة الخليل ابراهيم .

وكذلك خطأ دعواهم بأن أكثر السكلمات العربية المختصة بالزراعسة أرامية الأصل مع أن المعروف أن الجزيرة العربية كانت جنات غناء أبان نبوة هود وصالح وشبهادة القرآن في هذا واضحة ففي نبى الله هود :

( فاتقوا الله وأطيعون واتقوا الذي أمدكم بما تعلمون ، أمدكم بأنعام وبنين ، وجنات وعيون » ( سورة الشعراء ) .

وفى نبى الله صالح « التركون فيما هاهنا آمنين ، فى جات وعيون ونبروع ونخل طلعها هضيم وتنختون من الجبال بيوتا فارهين » ( سورة الشعراء ) .

### ( 22 )

#### شيهات حول الدارونيه

ماتزال غكرة الدارونية القائلة بأن الانسمان والقرد من أصل واحسد شائعية في دوائر التعليم بالرغم من ظهور نشرات الأبحيات في هدمها وتدبيرها ومن ذلك كتاب تحت عنوان: ( هيذا التقييم: مأساة مذهب النشوء) لليكابتن الوارت اي مذهب دارون الذي ينكر الخلق الفجيائي ويقول ان انواع الحيوان والنبيات حتى الآن متعلسل بعضها من بعض وان بيننيا وبين القرود لذلك لحمة نسب وصلة قرابة، ولا يزال هذهب

دارون ناقصا مايسمونه الخاصة المفتودة التي نثبت قرابة الانسان للقرد ومادامت مفقودة يبقى مذهبا افتراضيا ويبقى اذلك خارج دائرة اليقينات المثبتة اذ يعوزه البرهان، يقول الوارت: أن الدارونية كذبة كانت السبب الأول في تدهور الحضارة الغربية بانيا حكمه هذا على اكتفياف اكتشفه وبرهن لهية على أن نشوء الطيور خرافة لا كما يقول المذهب الداروني ، أن النشوئيين لم يهتدوا بعد الى الحلقة للفقودة التي عصل الانسان بالقرد كما يزعمون مع أنهم قلبوا باطن الأرض يبحثون عنها ولسكن الجيولوجيا تضحك من بحثهم عن شيء لا وجود له ،

وقد اعترف دارون في زمانه بأن الجيولوجيا لا تؤيد وجدود بتلك السلسلة الدقيقة المتدرجة التي يبطلها ناموس النشوء نفسه بل الضد من ذلك ثبت أن الدارونية غير صحيحة لأنوجود بقايا الحيوانات في الصخور لا يمكن تعليله بأى مذهب من المذاهب .

وقد هدم مندل بناموسه عن الوراثة ناموس الإنتخاب الطبيعى الذي هو أساس الدارونية، ان الدارونية زعزعت أسس الدين غلو أمكنا المنخلص منها لمهدنا الطريق الى احياء الأيمان بالخالق و ومن الغرابة بمكان أن يبنئ النساس تزعزع ايمانهم بالله مدة قرن كامل على وذهب لم يثبت بالبرهان ولا يمكن اثباته .

مالايمان بالله اسهل من الايمال بخدع العلم وأوهامه وهكذا نجد أن العلم ورجاله أضدوا يدحضون هذه النظرية الباطلة التي استغلها الفلاسفة الماديون في هدم العقائم . كما استغلها رجال السياسة في خلق جو مضطرب من العنصرية ، حين هاولوا تطبيق نظرية الانتقاء الطبيعي في الحيط الانساني .

ولا ريب أن نظرية دارون هي مجسرد اغتراض وصل اليه دارون استفادا على جزئيات مختلفة شاهدها وأن لم يكن قد استوعب الا ماسمحت الظروف به في عصره ، ولقد مضى العلم والبحث والكشف عن الحفريات الى مراهل كثيرة وخطوات واسعة وتبين أنه لم يستوعب كل ماهو بسبيل اليه لنقييم نظريت التي وصفها بأنها ينقصها الحلقة الأساسية التي تربط دعواه في القول بأن الانسان والحيوان من أصل واحد ، وقد جاءت

الحنريات المتوالية مكنبة لدعواه ومثبتة أن كل خلق مستقل عن غيرة وأن المحيوان مستقل عن الانسان وأن الانسان منذ ظهر على وجه الأرض وهو صاحب قامة مستقيمة ، ولحن الخلفيات التي كانت وراء نظرية دارون كثيرة فقد استغلها اليهود الذين كانوا يطرحون نظرية تدمير عالم الجوييم فقد أخذوها لبناء نظرية الانسان الحيواني الأصل واستغلوها في الدعوة الى التطور الشامل الذي لا يرتبط بأي قاعدة من قواعد الثبات وقد نقلوا الدعوة من مجال البيولوجيا الى مجال الاجتماع عن طريق هربرت نقلوا الدعوة من مجال البيولوجيا الى مجال الاجتماع عن طريق هربرت النساسر الذي حاول تطبيق التطور على الانسانيات والأخلاق وكانت الدعوة الى تحطيم الضعيف والقضاء عليه سلاحا بتارا للمستعمرين في البلاد التي احتلوها من أجل القضاء عليه أصحاب الأرض واقامة شريعة الغاب ،

ويتول العلماء ان كل ما استند اليه داروين هو محرد ظنون والمتراضات لايسندها واقع علمى او تأكيد حسى في اي عصر من العصور، منذ خلق الله الدنيا الى يومنا هذا ولم يشهد احد بل لم يسمع بحادثة واهدة من حوادث التطور والارتقاء ولم يثبت قط ان عصفورا تهد تحول الى ديك او ان حمارا قهد ارتقى الى حصان ، او ان قردا قد تحول كما يزعمون الى انسان ، ولو حدث ألىء من التطور لبعض الحيوانات في أي عصر من العصور الخلل مدى الدهر خبرا متواترا ، وحديث لاجيال متعاقبة ، كما أعلن أن الاعتماد على الحقريات في اثبات التطور والارتقاء لايجوز الاعتماد عليه لأنه ليس في مقمور احد أن يدعى أنه قهد اكما التنقيب في جميع طبقات الأرض وتحت الجبال والبحار ، كذلك فان التنقيب في جميع طبقات الأرض وتحت الجبال والبحار ، كذلك فان عملية التطور التي شرحها دارون التي اخضعها لناموس الحياة مبئية على المسادنة أو العوامل الطبيعية وهي أدور باطاة بالأدلة الاكيدة والبراهين القاطعة .

اما بالنسبة للاسلام الحنيف كما يقول الدكتور حامد محمود اسماعيل فانه يرفض نظرية التطور جملة وتفصيلا : ذلك أن القرآن السكريم قد أوضح لنا كيف خلق الله الانسان الأول ومم كان خلقه ، وخلق ذريته من بعده ومم كانوا أو كيف كانوا « ولقد خلقنا الانسان من صلصال من حما مسنون » هذا بالنسبة لخلق الانسان الأول وهو آدم عليه السلام أبو النشر أما عن خلق أبنائه من بعده فقد قال الله تعالى عنه « يا أيها

النساس انا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقيائل لتعارغوا ان اكركم عند الله انقاكم » وقال جل شأنه « فلينظر الانسان مم خلق ، خلق من ماء دائق بخرج من بين الصلب والترائب أنه على رجعه لتادر » .

وفي معرض الأطوار التي يهر بها خلق الانسان يقول الله تعالى :

٣ يا أيها الناس أن كنتم في ريب من البعث قاتًا خلقتاكم من تراب ثم من نطقة ثم من علقسة ثم من مضعة مخلقسة وغير مخلقة لنبين لسكم ونقر في الأرحام مانشاء إلى أجل مسمى ثم نخرجكم طفلا ثم لتبلغوا اشدكم » هذه الآيات تبين أن الانسان خلق نوعا مستقلا وليس متطورا من نوع آخر من انواع الحيوانات ، أيا كان هـ ذا النوع ، وكيفما كان التشابه بينه وبين الانسان مي بعض الخصائص وبعض الأوضاع التبسيهة ، علو كان خلق الانسان بطريق الارتقاء والتطور لكان ما اخبر به القرآن عن خلقة لا مطابق الحقيقة ولا يتفق مع الواقع ، وهذا امر باطل من اساسه ، ثم أن نظرية دارون تفترض أن الانسان ليس الا طورا من أطوار الترقى الحيوانية وتفترض كذلك أن الحيوان يحمل خصائص التطور الى مرتبة الانسان والواقع المشهود يكذب هذا الفرض لتفسير الصلة بين الحيوان والانسان، ويقرر أن الحيوان لا يحمل هذه الخصائص بل يقف دائما عند حدود جنسه الحيواني لا يتعداه ، ويبقى النوع الانساني متميزا يحمل خصائص معينية تجعل منه أنسانا ، هسذه الخصائص ليست نتيجة تطور آلي أو انتخاب طبيعي بل هي مقصودة ليحرج على الصورة التي كرمه الله بها وقضله على سائر مخلوقاته .

ودارون ونظريته انما ينفى تلك النفحة الالهية عن الانسان ومنجهة الحرى غان مسألة خلق الانسان الأول من الأمور الغيبية التى لا يتنساولها الحس ولا التجربة ولا المشاهدة ، كما أنه ليست هنساك متدمات عقلية تهدى العقل الى معرفة واقعها ، وانها سبيلنا الى العلم بها هو اخبسار الوحى الالهى الذى يرتقى قوق الشكوك والشبهات وقد نص القسرآن السكريم أن يكون مبدأ الخلق عامة مما يعلمه الانسان بتفسه أو بما منح من قوى الادراك والتفكير قال تعالى : « ما أشهدتهم خلق السموات والأرض ولا خلق انفسهم وما كنت متخذ المضاين عضدا »

من أجل هذا مان الاسلام يرمض هذه النظوية التي أبطلها الواقع وكذبها العلم ومندها الطهاء ، ومما يذكر أن هذه النظرية لم تنشر الا كسلاح شهره بعض علماء الطبيعة في وجله السكتيسة التي ظلت نحارب العلم وتحد من حرية البحث والفكر ، كما أنها تستخدم من قبل أعداء الاسلام كسلاح آخر لزعزعة عقائد الشبطب وصرفهم عن الايمان بحقائق الاسلام مع أن الاسلام دين علم ومعرفة وتوجيد ، ومن هنا كانت هذه النظرية وغيرها عاملا من عوامل الالحاد فقيد ادت الى أن أصبح الشباب النظرية وغيرها عاملا من عوامل الالحاد فقيد ادت الى أن أصبح الشباب يشكون في بعض حقبائق الدين واستهوى بعضهم القول بأن الانسان وليد المحادية المنات الم

وعلى المسلم أن يكون في حُدر من مثل هذه الأباطيل التي يكمنوراءها القول بأن الإنسان خُلق عن طريق المصادّفة أو أن الحياة نشأت عن المادة دائياً أو أن تولد الأحياء جاء عن الطبيعة وكل هذا كفر صريح •

« ربنا لاترغ تلوبنا بعد الد هديتنا » .

# ( 17 )

# شبهات حول الجهاد

أثار الاستشهاق والتغريب شبهات كثيرة حول المجهاد الذي هو شرعة الله الماضية الى يوم القيامة بهدف دحض هذه الفريضة الأساسية .

والجهاد \_ لا الحرب بالمفهوم الاسلامى هو قتال فى سبيل الله فحده واقامة حكم الحله فى الأرض وتطوير الانسان من عبودية الانهسان والأهواء ودفائع عن المطرمان والمقدسات وتحقيق السلام العادل والجهاد هو دروة سنام الاسلام وهو بالمفهوم الاسلامي العام : وضع قدرات المسلم وتشاطه وتعامله وجهوده في سبيل الله تهذيبا ودعوة وعلما وانفاقا وقتالا وبناء حضارة فاذا هو جهاع عياة المنام مع الاسلام .

قد عرض المستشرقون المجهاد عن صورة قاتمة بهدف اغراغ الانسان الغربي وتطبويره على أنه زحقه همجى ، أو أنالاسلام يعقل أداب المجتمعات قبل القتال وأثنائه وبعده ، وأكثر المستشرقين يعرض الجهاد على أنه

سيف الاسلام المصلت الذي لم ينتشر الابه ، وأن الاسلام لم يتمكن من الحتياج العالم بالسرعة الخلطفة الا بالعنف والقسوة.

ويقول ماكدونالد : ان الجهاد هو نشر الاسلام بالسيف وقد حرصت تشويهات الكنيسة وشبهات المشرين المغرضين على اذكاء روح العداء في عوام الناس ومثقنيهم .

وقد درج المستشرقون على تصوير متوحات المسلمين على انها اعمال عدائية وقتالية أحبرت المواطنين على الاستسلام للاسلام والدخول فيه .

كما وصنوا معاملة الاسرى بأنها معاملة غير انسانية ، وعبر السنشرقون عن كلمة الجهاد بالحرب المقدسة فأصبحت عندهم عبارة عن شراسة الطبع والخلق والهمجية .

# ( ====

### شبهات حول التوراة

كشفت الدراسات العلمية الدقيقة فساد نسبة « السكتاب المقدس » أو العهد القديم كما يسمونه الى أنه السكتاب الذى أنزل الى موسى عليه السلام وهو التوراة .

وقد تبين أنها من كتابة اليهود ابان السبى البسابلى ، وأنها حملت معها أحقاد اليهود على العالم وتصورهم بأنهم شعب الله المختار ، وقد تجمعت أدلة كثيرة على تحريف التوراة ويطلان مزاعم اليهود منها :

أولا : وصف الله تبارك وتعالى بأنه قد تعب من خلق السموات والأرض ولذلك احتباح الى يوم راحة وقد دحض القرآن السكريم هذا الزعم بقوله « لا تأخذه سنة ولا نوم » وقوله « وما مسنا من لغوب » .

ثانيا : ظاهرة عدم العدل التي اعتبرها اليهود قاعدة التعامل مع انفسهم ومع الغير اللجئين تقرض بربا ولكن لأخيك لاتقرض بربا »

ثالثًا : ظاهرة الاستعلاء بالجنس على العالم ، ودين الله الحق لايتر

الاستعلاء بالجنس فالنساس كلهم سواسية وجعل الأفضلية للعمل الصالح « وكذلك جعلناكم شعوبا وتباثل لتعارفوا ، أن أكرمكم عند الله انتاكم » .

رابعا: فساد صورة الأثبياء في العهد القديم ، فقد رماهم بأشنع القبائح وأفظع الجرائم ( شرب الخمر والقتل والزتا والغش والاحتيال والانسياق وراء الشهوات ) وما نسبته من أكاذيب الى نوح ولوط ويعقوب وداود وسليمان .

ومنذ اصدر التكتور ريتشارد منجستون عام ١٦٧٨ كتابه عن التاريخ النقدى للعهد القديم ونفى فيه نفيا قاطعا نسبة أسفار الشريعة الى موسى عليه السلام مؤكدا انها مجموعة من مدونات مختلفة الأصول عكنت أجيال متعاقبة من الأحبار على اعادة تسجيلها باجتهاد وهوى ، تحويرا وحذفا واضافة ، حتى يتوفر لها آخر الأمر ( عزرا ) ومريدوه خلال القرن الرابع قبل الميلاد فتستقر على الوجه الذى تطالعنا به اليوم ، منذ بدأ هذا البحث وقد نشأ تيار علمى صحيح يقف على راسه الدكتور بوكاى اليوم يكشف زيف هذا الكتاب ، ومنذ ذلك الوقت تابع هذا وايده علماء آخرون منهم أوربيل اكوستا وباروخ سينوزا وغيرهم .

ويرجح الخبراء ان اسسفار التوراة تعود الى توليفات مستقاة من الربعة مصادر رئيسية على الأقل غير عديد من روافد فرعية ، وربما عاد بعضها الى مأثورات لم تكن تمت الى بنى اسرائيل أو بنى يهوذا بأصول، الا أنها بمرور الزمن كانت شائعة بين شنعوب المنطقة جميعا ، ويقول حسين ثو الفقار صدى أن التوراة أسقطت عبدا أربعة قرون من التاريخ ويقول أن هناك فجوة بين قصص الآباء الأولين أمتدت أربعيائة وثلاثين علما ، فقصص الآباء تسجل بدقة تفصيلا بينها نجد أنه قد نسخ من ذاكرة القوم جميع مايتعلق بفترة ربما كانت أعصب فترات حياتهم القومية لو أننا بصدد أمة كان لها بالفعل كيان من قومية متصلة ، ويقول أن هناك قصدا معينا وراء طمس معالم تلك القرون الأربعة تسترا على أحداث كان لها دلالتها أق فجوة تفصل فصلا قاطعا بين أزمة غابرة وبين واقع فعلى هو دلالتها أق فجوة تفصل فصلا قاطعا بين أزمة غابرة وبين واقع فعلى هو الميلاد الحق لاركان من عقيدة توحيدية حين أصطفى موسى شعبه من بين

مستضعفین ومن لاذ بهم من متخمرین فخرج بهم من ارض مصر الی صحراء التیبه .

وقال : أن رهط موسى هم أول من يطلق عليهم بنى اسرائيل ، وتجد في سفر الخروج أنه يتحاشى في نصوصه ذكر كلمة عبرانيين وهى التي كانت علما على القوم طيلة سفر التكوين بينما قصر اسم اسرائيل على شخص معين هو يعقوب ولم ينسحب قط على أي من أقوام » .

وهذا الذي يقوله حسين ذو الفقار صدى وارد في جميع الأبحاث التي صدرت في السنوات الأخيرة لتكشف زيف هدا الكتاب ودعواه العريضة الباطلة .

### ( 40 )

# شبهات حول مفهوم الاتسان

الانسان عقل وجسد وروح : ليس روجا غقط كما صورته بعض الفلسفات الغنوصين الشرقية ، وليس عقلا غقط كما صوره الفكر اليوناني القديم وبعض الفلسفات الحديثة وليس جسدا كما اعتبرته دولة الرومان واسبارطه بوجه الخصوص فركزت على ابراز مفاتنسه والتبتع بجرساله وعضلاته لينازل الوحوش المختلفة .

مالانسان جماع ذلك (عقل وجسد وروح) وان أى تجاهل لأى من هذه يبعد الباحث عن التصور الصحيح وقد خلق الله تبارك وتعالى الانسان وأعلن مولده بنفسه (أنى خلق بشرا) وقلده أمر الاستخلاف في الأرض واسجد له ملاكته وعلمه الاسماء كلها وهداه الى الطريق المستقيمة ووضح له طريق الخير والشر (وهديناه النجدين) ومنحه حرية الاختيار وأعطاه الارادة ليفرق بين الحق والباطل والفجور والتقوى وزوده بالادراك ووسائله (وجعل لسكم السمع والأبصار والاعتدة).

وهو بهذا قد خرج من طين الأرض فهدو من صنع الله وهو ليس خلاصة التربة الأرضية كما تقول الداورنية ولكنه قبضة من طين الأرض ونفحة من روح الله فالانسان في الدارونية مبتوت الصلة بالسماء ،

والانسان في منهج الاسلام مستخلف في الأرض ودنياه طريق الى آخرته (وان الى ربك المنتهى) وتختلف عن فرويد صاحب الشواذ والذي ثرر أن الطاقة المنسية هي المحرك والموجه للانسان مان منهج الاسلام لايهمل الطالة الجنسية في حياة الانسان وليكن لا يعطيها أكثر معاتستحق وهي وسيلة وليست غلية ، الجنس في منهج الاسلام وسيلة لاستمرار النوع .

( انقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وبث منها رجالا كثيرا ونساء ) والجنس وسيلة للسكن والراحة والودة والرحمة .

( ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أرواجا لتسكنوا أليها وجعل بينكم مودة ورحمة ) .

والجنس دافع واسعكنهم بهس كل الدوافع .

ويختلف الانسان في الاسسلام عن التفكير السيكولوجي الذي حصر الانسان في شعور التفوق كما قرر أدار أو شعور النقص كما قرر يونج معليس هذا هو الانسان على أى حال ولسكنها جزئية من جزئياته فقط والانسان ليس هو المدرسة التجريبية ولا من شانها أن نضعه على المشرحة لأن أدواتها داخل المعمل تعجز عن استيعاب تكوينه و

وليس هو حيوان المدرسة السيكولوجية التي تفسر على أنه مجموعة من المعادات لردود الفعل المنعكسة الآن هذا ينطبق على الحيوان .

وليس كما تخطه ماركس والتهلق صاحب التنسير المادي للتاريخ " يهيم الانسان من الخارج وجصر تاريخ البشرية عى البحث عن الطعام .

وليس كما صورته الوجودية او الشيوعية ، ليس هو الانسان الذي ترتبط حياته بالقهر الاجتهامي الذي لايراعي مشاعره كما قرر دوركايم ، الانسان في منهج الاسلام كما قال تعالى ( ماغرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك معطك )

ارادة الله تبارك وتعالى خالق المكون هي التي جعلت للانسان

فعالية معينة في هذه الأرض ولذلك فان من أكبر اخطاء تفسير التاريخ انكان مشية الله أو اثباتها مع انكار فعالية الانسان .

ولفهم ذلك علينا أن نعرف أن الله تبارك وتعالى خلق هذا الكون فأودع هيه سننا تعمل عولها ، فكل ماقى المكون هو تحت سيطرته وما شاء الله كان وما لم يشاً لم يكن ، وشاء الله أن يتبتع الانسان بخيرات هذا المكون ويحالفه النجاح أذا أحسن استعمال هذه السنن بعد التعرف عليها واكتشافها ويصيبه الفشل أذا لم يحسبن استعمالها أو التعرف عليها ، ومع ذلك فطاقة الانسان محدودة وهناك أمور لا خيار فيها وتخرج عن طاقته وكل مايستطيع أن يفعله هو أن يتبع أساليب الرقاية مثلها لا منع وتوعها ، كالزلازل والبراكين والأمراض والموت والليل والنهار والنصول ، وهناك أمور أودع فيها للانسان ميزة الاختيار في حياته وباستعمال حواسه لاختيار الهداية أو الضلال والاستماع إلى الحق أو المروق الاستماع إلى الفسق والفجور والانحياز إلى معسكر الفئة المؤمنة أو المروق الى معسكر الفئة المؤمنة أو المروق الخسران ،

# تال تعالى « يضل من يشاء ويهدى من يشاء » .

ومشيئة الله هى الشيئة الموافقة لعدله والله لا يهدى القوم الظالمين ومع ذلك نما نسميه أسبابا لاتقيد ارادة الله غالارادة الالهية حرة تعمل حرة طليقة فيستطيع خرق هذه السنن وحصول نتائجها من دون حدوث أسبابها المقدرة لها ، كما يحدث العكس ، فقد لاتحدث النتائج بالرغم من حدوث أسبابها غالله هو الذى خلق هذه السنن وهو القادر على تعطيل مقعولها .

# (-84-)

# شبهات حول المنهج الغربى والاسلامي

ان المنهج العلمي العربي يقوه على الهوى والاستعلاء ولا يصلح الطنهج العلمي الا أذا شام على ضعط النفس والإخاء البشري .

وقد واجهت المناهج والايدلوجيات الفرعية هزائم متوالية في التطبيق لانها عارضت الفطرة وطابقت الأهواء ولانها لبشريتها لم تتمكن من متابعة تحولات الزمن والبيئات . ان اخطر حقائق المنهج العربي هو النظرة الجزئية والانشطارية ولا ريب أن انطلاق المسلمين على كل المستويات الاقتصادية والاجتماعية لا يمكن أن يتم بدون الارتكاز على قاعدة أساسية تكون المصدر والمنطلق ونقطة البدء ونقطة النهاية . الواقع أن هذه القاعدة ليست سوى المنهج الأصيل الذي قدمه الاسلام لبناء المجتمع، وعلى هذه القاعدة تقوم الثقافة ويقوم النظام السياسي والاجتماعي والاقتصادي والتربوي .

لقد وصل الفكر البشرى الى حد التحدى لرسالة السماء ودين الله حين اعطى الانسان لنفسه حق التشريع وتحويل اهدوائه ومطامعه الى منهج فاسد .

ان الفكر الغربي الآن محاصر بنظريات ثلاث: هي النظرية المادية والدوافع الاقتصادية والدوافع الجنسية ، واهواء الوجودية ، وكلها تحتقر الانسان احتقارا شديدا ، وهناك الجبرية التي تريد أن تخلي الانسان من المسئولية الفردية وتلقى تلك المسئولية على المجتمعات وتلقى هذه النظريات على المجتمعات الفربية طوابع مختلفة : طوابع المتعة الحسية: طوابع العنف والقسوة ، طوابع الحقد والبغض ، الاهتمام بالكم وتضحية النوع والتكيف .

وقد ثبت أن التجربة الفربية والتجربة الشيوعية مرفوضتان في المجتمع الاسلامي وأن التجربتين كانتا لمجتمع تختلف عن محتمعنا وأن الماركسية ماهي الا جزءا من نظام عربي ، وأنها رد فعل لواقع الراسمالية التي عجزت عن أقامة مجتمع سليم ، ولا ريب أن الراسمالية والماركسية كليهما من منبع واحد ، من حيث سيطرة مفهوم الربا ومن حيث التفسير المادي للتاريخ .

ان أبرز مظاهر النظريات البشرية هو التصدع السريع حيث يعتريها الفساد بمروز الزبن فيصبح في حاجة الى التعديل بالحذف والاضاعة وهنا يظهر الفرق الواضح والعميق بين منهج القرآن الثابت الفطري

الرباني المصدر الانساني الطابع وبين منساهج الفكر البشري حيث نرى نظريات ترضى التطلعات والغرائز .

ولقد استغلت القوى النازية هذا الاضطراب حيث يقول البروتوكولات : لحى نطمئن الى الرأى العام يجب بادىء ذى بدء ان غربكه تماما ، فنسمعه من كل جانب ويشتى الوسائل آراء متناقضة لدرجة تضل معها الطرق ، فيدركون حينات أن أقوم سبيل لهم الا يكون لهم راى .

ان الهدف هو القضاء على وحدة الفكر الجامع التى اتنامها الترآن في الأمة الاسلامية وخلق الصراع الفكري حيث نجد ذلك الغزو المتتبع الذى لاتثبت معه أى تيهة أو فكرة والذى ينقل الانسان الحديث من نظرية الى نظرية ومن وضع الى وضع وأخطر من ذلك أن كل نظرية تقدم للانسان الحديث لا تلبث أن تواجه بنظرية مضادة ، ومن هنا يجرى الجدل والحوار حولها ثم ينشأ الفراغ النفسي والاجتماعي في الولاء حول احداها ومعارضة الأخرى فاذا استغلت نظرية تريية من المفطرة الانسانية سحقت بقوة وظل الاعلاء والانتشار للنظرية المنحرفة وأعلى شأن فرويد ودوركايم وماركس في نظر معارضيه "

وقد تحمل النظرية على غير محاملها وتنقل الى اجواء وأوضاع لم يكن يقصدها صحاحبها ، كما نقلت نظرية دارون من كونها نظرية بيولوجية الى نظرية اجتماعية كاملة ، غاذا جرت محاولة للتوفيق بين النظريات المتصارعة على طريق البحث عن الفطرة والأصالة رمى صاحبها بالتلفيق والقسر ، رغبة فى أن يظل الصراع قائمها .

وتكون نتيجة صراع النظريات المختلفة في مجالات الفكر والتاريخ والاجتماع أن تؤدى الى خلق روح اللامبالاة والعزلة والانفصال فنتعمق روح الشك والسخرية واحتقار القيم .

ويقع الصراع في المجتمعات بقدر الإجابات المختلفة عن سرؤال واحد أو المواقف المتعددة ازاء تضية واحدة .

وميزة الاسلام أنه صنع وحددة الفكر الاساسية التي تحول دون

المصراع الفكرى وليس للانسان أن يضع مفهوما ويجمل الناس عليه وليكن على الانسان أن يتبنى مفهوم الاسلام نفسه .

ثبت أن البضاعة الفكرية والثقافة التي قدمها الغرب بشقيه الى الأمة الاسلامية ليست مجردة من الأهواء والتخطيط المرسوم للتغلب على خيرات البلاد التي يتوفر فيها مصادر الطاقات دون أن يقابل ذلك تقدم صفاعي تكنولوجي وأنها حافلة بالمعضلات والقلق والتناقض في كل مذاهبها السياسية والاجتماعية والاقتصادية ، وأنها فوق كل ذلك تدعو للسلام باللفظ وتلوح بالحرب بالأيدي والسواعد وبريق الميون والاسنان وتريد من العالم المتخلف أن يستجدى اذنها في كل خططه في التقدم وأن يتقبل الوصاية الجشعة وهو مسلم بالأمر الواقع والقوة وكل ذلك مسلم به في القانون الدولي الذي فرضت أعرافه على الشعوب وكل ذلك مسلم به في القانون الدولي الذي فرضت أعرافه على الشعوب المحديدة كشرط الساسي في دخول العائلة الدولية يوم كان الغرب والهند .

وعلينا أن ندرك أن الفكر الأوربى فى السياسة والفلسفة والاقتصاد بعد أن كتبت له الفلسة والانتشار وبهر أنظار الشعوب الأخرى فى كل من آسيا وأفريقيا عجز عن الاحتفاظ بوميضه وبريقه الخلاب حين تين للشعوب الأسبهوية والأفريقية أن مايقد اليها من الغرب الأوربي والأفريكي من فلسفات وأفكار ساسية واقتصاد وفلسفة لايمكن تقبله والانتفاع به واستيراده دون تحفظ كها تستورد السيارات والعدد وللكيات .

لا اختلاف في أن العلوم النظرية والعملية تراث انساني قابل للنقل والتصدير والاستيراد ، أما الأفلكار الفلسفية والسياسية والمعتائدية فلها مجال آخر لأن هذه الأفلكار تتأثر بالذات القومي والتساريخي لللله وبالمقائد والمثل المدينية والمتاريخية والأخلاق المسائدة لقد كانت رسالة الاسلام اعمق حركة من حركات التحرر والتجديد لأنها بادرت منذ اللحظة الأولى الى تحرير الانسان من ربقة الوثنية والثنوية ، والطاغوت وكل ملطان مارسته العقائد البدائية ، واعلنت مساواة الأجناس البشرية

أمام العدل الالهي وأن المت ضروب الساعد بين الشيعوب علم يتو عروش كسرى وقيصر على صد تيسار التحرر الذي تدفق من جريرة العرب وتحطمت الطبقة الساسانية الفسارسية المغلقسة على صخرة المساواة وانجلي الاستبداد البيزنطي عن سواحل حوض البحر الأبيض المتوسط و

ثم داهمت أوربا العالم الاسلامى باسم الصليب وتحالفت مع الموجه المغولية الشرسة القهارية لتقويض العهالم الاسلامى ، فتقوضت الدولة الاسلامية وأصبح العالم بحاجة الى من يدعوه للعدل على أوسع نطاق .

ولمسا كانت رسالة المسلمين عالمية الاهداف اعلنها الاسلام وقيدة ونطقت بها العربية لمغة وتقبلتها الشعوب التى اعتنقت الاسلام وانضوت تحت لواء الاخوة الاسلامية ولسكفنا نسينا تراثنا حقبة طويلة من الزمن ووقفنا مبهورين أمام التقدم الغربي الالحادي المسادي فخيل الينا أن كل تقدم رهن بتقدم المغرب وجهلنا أن الحضارة والتقدم تفسيرات وتحولات متقلبة وأن جوهر تراثنا الاسلامي هو في التعامل الحضاري والمتبادل مع جميع أنواع الحضارات والعقلة والفلسفات والاخذ منها والمعلم لليها لمستقبل منها مايفسد الهنا المحصه ونعرضه على معايير النقد والعتل ونصدره تراثا انسانيا جديدا .

( صلاح الناهي )

#### المنهج العلمي الاسلامي

رسم علماء الحديث أصول المنهج العلمي الاسلامي : فالبحث في الحديث يقوم على أساسين :

( أولا ) النظر في السند من ناجية اتصاله أو انتطاعه ويقوم على سلامة الرحال من الطعون واتصال السند أن يسلم سلسلة الحديث من سقوط رأو في أثنائه وذلك مأن يكون كل واحد من سلسلة السند قد ورى الحديث عن شيخه .

( ثانيلا ) النظر من المتن ، وقد تميز بطريقة التبويب على الموضوعات: المهندية المسند ولسكل إمام مسنده : المهند بن يجنيك ومشان بن أبي شبيه .

وصحيح مسلم يفضل صحيح البخارى لجودة الترتيب وسهولة التناول بالإضافة المى أنه اقتصر في كتابه على ذلك الحديث المرفوع الى النبى ولم يهزجه بغيره من الأحاديث الموقوفة على الصحابة والتابعين كساحت البخارى .

والبخاري يفضل بأنه من حيث الثقة برواته أقوى من الثقة برواة مسلم واشتراطه في الراوى للحديث لقاءه بمن روى عنه ولو مرة واحدة

آمار مسلم فقد اكتفى بمعاصرة الراوى لمن يروى عنه وان لم يلقه وقد التفق على أنه ينظر الى أهل السنة فيؤخذ حديثهم وينظر الى أهل الدعة فلا يؤخذ حفيثهم ، وقام علماء الجرح والتعديل ببيان قال الرواة منحيث الضبط والعدالة والاتفاق فمن عدلوه قبلت روايته ومن جرحوه ردت روايته وكان التاريخ خير سيلاح يتسلح به العلماء تجاه السكذابين .

ولقد عنى المحدثون بالنقد الداخلى للحديث كعنايتهم بالنقد الخرجى أما ماذكره المستشرقون الهثال جولد زيهر ومن تبعهم أمثال أحمد أمين في ضحى الاسلام من أن العناية اقتصرت على النقد الخارجي فهو كلام لا يقصد به الا مجرد الشكيك في جهودهم العلمية فهذا من الصلاح في كتابه ( علم الحديث ) يقول :

وقد يفهمون الوضع من قرينة حال الراوى والروى فقد وضعت أحاديث طويلة تشبهد بوضعها بركاكة الفاظها ومعانيها ويمكنا القول أن نقد المتن كان أول علوم الحديث وجودا وذلك يعرض الرويات على نصوص وقواعد الدين .

وقال ابن الصلاح ان معرفة علل الحديث هي من أجل علوم الحديث وارفعها وأشرفها وأنما يضطلع بذلك الهل المحفظ والفهم الثاقب ،

ويمكن اجمال موقف الفكر الاسلامي مما يلي :

أولا: لا يعترف الاسلام بأى نظرية عن تطور الأدبان وينكر انكارا باتا النظرية التائلة بأن البشرية مرت بثلاثة أدوار بالنسبة للتسلسل الزمنى وهى دور التخرافة ودور التلاين ثم دور العلم ، كما ينكر النظرية الأرسطوية الطوطمية ، عن نشوء الأديان التي تدعى أن الابن أراد الاعتداء جنسيا على أمه غمنعه أبوه فقتله ثم ندم فنشأت المحرمات وأن فكرة الألوهية ابتدأت بعبادة الحجر ثم الحيوان ثم الانسان ثم الآلة ثم العلم ، وذلك أن القرآن يقرر أن الاسلام ابتدأ ببداية البشر وكانوا لايحيدون عن التوحيد ثم حدثت انحرافات بتقديس بعض الأشيا ثم نسوا بمرور الزمن أن هذه مجرد واسطة فعبدوها حون الله وبما أن هذه الاتحرافات شد حدثت في عصور ممتدة سحيقة قلا دليل على مايقولون والحكم للقرآن وحده في هذا المجال بحكم العقل والواقع لا بحكم الايمان وحده .

« تلك من أنباء الغيب نوحيها اليك ماكنت تعلمها أنت ولا تومك من قبل هذا غاصبر أن العاقبة للصابرين » . ( قيس القرطاس )

ثانيا: لا يقر الاستلام مفهوم الجبرية اللاهوتية التي تقول أن الانسان ليست له ارادة وانه مسير غير مخير فقد شاء الخالق تبارك وتعالى أن يكون الاكسان قوة مريدة فعالة في هذا السكون وقد أعلن القرآن اقراره بأثر البشر وفعاليتهم: « ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت ايدي النساس » وأن التعلل بعشيئة الله باطل ( وقال الذين أشركوا لو شساء الله ماعيدنا من دونه من شيء ولا أباؤنا ولا حرمنا من دونه من شيء كذلك فعل الذين من قبلهم فهل على الرسول الا البلاغ المبين).

كذلك لا يؤمن الاسلام بالجبرية المادية التي تقول ان الانسان ليست له ارادة وانما الوسيلة المادية هي التي ترسم التطور الاقتصادي ثم لواقع الاجتماعي الذي يجب أن يعيش في حياته فها ينحته الاتسان من أصنام وتهاثيل لا تتحكم في حاته كما يزعم هذا التفسير:

« أتعبدون ماتنحتون والله خُلقكم وما تعملون »

صحیح أن الآلة تدل على مدى الرقى الذي قطعه الانسان مى الميدان المادى كما أنها تسهل له حياته بمشقة بسيطة وهذا هو أثر الآلة وما سواه مبالغة

ثالثا : لا يؤهن الاسلام بفلسفة هيجل التطورية للتاريخ التي تقول بارتقاء الحضارات حضارة بعد حضارة وبعد أن ترتقي الحضارة الى ارقى مايمكن تظهر في حضين الحضارة المسكار معادية لها وتشرع في محاربة الانسكار القديمة وتكون نتيجة هذه المحاربة حصسول الامتزاج بين بعض

المناصر التديمة والخرى جعيدة تكون موجودة من السّابق ولكنها تقوى غى دور الاعتلال ، وأن الحضارة لا تزول الا بروال الأسس التي قامت عليها أو يهزال الأسس التي تستند عليها .

رابعا: لا يقر الاسلام النظرية المردية لتفسير التاريخ ولجعل التاريخ من رسم أمراد معدودين ولسكن الاسلام لا ينكن أثر الأمراد كعسامل من عوامل رسم التاريخ بما أودع فيه من قوة سواء في الطريق الصحيح أو الطريق الخاطىء .

فأثر فرعون وهو فرد لا ينكر : « أن فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعا يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحيى نساءهم أنه كان للنسكين » وأثر أبراهيم لاينكر في أنقاذ أمة من عبدادة الأصنام وأن وزنه يعادل وزنها بل يزنها : « أن أبراهيم كان أمة قانتا لله جنيفا ولم يلك من المشركين » .

كما لا يقر الاسلام النظرية الجبرية للمجتمع لأنه لاينكر اية نظرية تثبت الجبرية على الانسان وتفطل ارادته حث انه يؤكد مشيئته الانسان ويسئوليته عن اعماله وسع ذلك غانه لا ينكر أثر المجتمع عى سير التاريخ.

خامسا ، لا يؤمن الاسلام بالنظرية الجغرافية والطبيعية المتطرفة التي توالغ في اعطاء الأثر اللانهار والجبال والتضاريس وانها هي التي تسير التاريخ ، أما أن تكون هي أحدى العوامل المؤثرة فهذا مالا شك قيه في كثير من الأحيان ، فانهزام نابليون في زحفه على موسكو تدخل العسامل الجغرافي بالمناخ كعامل من عوامل انهزامه وليس معنى ذلك أنه سبب الإنهزام الوحيد ، فقد تدخلت عوامل آخرى منها عبتسرية القائد الروسي الفردية ، واما أنتصار المسلمين في فنحهم للاندلس فقد ذاب فيه العامل التعقيدة ، واما التعقيدة .

#### البهائيـــة

كشفت الدراسات الاستشراقية الروسية الحديثة الكثير من الحقائق حول تيام المسونية والبهائية حيث تحفظ المتاحف الوثائق كثيرة تبين جهود الفنباط الروسي ورجال السفارة الروسية

في طهران وتروى ادوارهم في تأسيس الحركة البابية البهائية والأموال والخبرة التخطيطية ، وتفع الأرمني الروسي ( منوجهرخان ) الى اشهار السلامه واستعطان نطلت له ليهكنه الاشراف الميساشر على الحركة البابيسة ورعايتها وتكشف هذه الوثائق كما يقول المحكور حسن معدادي ان البابية والبهائية المتطورة عنها : ابتكارا روسيا اراد به القياصرة الروس منافسة المساعى الغربيسة في ديار الاسلام ، هاذا عرفنا ان الماسونية ابتكار يهودي صرف استفاد من امكانيات الإنجليز والمفرنسيين والألمان ، وإن القادنية ابتكار انجليزي صرفاستخدموه للقضاء على دعوة الجهاد الإسلامي الذي كان يمارسه علماء الهند الإبرار عرفنا الى أي حد يجرى التخطيط لاحتواء الاسلام والمسلمين . و

وقد جاء تخطيط الروس في انشاء الحركة البهائية نتيجة الطموح القياصرة للاستيلاء على البلاد العربية مهد الاسلام وتطويق الدولة العثمانية من الجنوب من بعد ما ضربوا الاسيلام ضربتهم الأولى في بلاد المقوقان والبكستان والبكستان واستولوا على عواصم الاسلام الكرى هناك (بخارى سسرتند برو) وانهوا قصص المجد التي سطرتها .

وما البهائية والقادنية والماسونية في هذا العصر الاحركات بديلة وفريئة القرامطة واخوان الصفا والاسماعيلية والنصيرية (مع تعدد الاسماء واختلاف الأزجان) والهدف واحد ، كسا سحرت فلول الدولتين المجوسية والرومانية طوائف الهجيمة والقرامطة واخوان الصفا لتهنئيم الدولة العباسية في العصر العباسي كسا استغل الصليبيون الاسماعيلية والنصيرية لمحاربة آل زنكي وصلاح الدين والتجسس عليهم ، وقد استغلبت دول الغرب هذه الحركات الجديدة لهدم الخلفة الاسلامية والدولة العثمانية

وقد أنهت ثورة ألبلاشفة على روسيا هذه المخططات مما اتاحللانجليز فرصة وراثة القيصر في رعاية الحركة البهائية منذ ذلك الحين وحتى اليوم وقد استعان البلاشفة ببعض من سايرهم من البهائيين وتدرجت حالهم الى اعتناق الشيوعية و وانتقال الوصاية على الحركة البهائية الى الانجليزا فتحت صفحة جديدة من ازدهارها وقد أوصلوا من دسوه من عملائهم الى مناصبهم القيادية و وجددت البهائية نشاطها في ايران ونبت محافلهم

نى عكا وانحاء فاسطين كجزء من تخطيط اليهود الروس لاستفلال هذه الحركة بواسطة القيصر للتمهيد للهجرة اليهودية الى فلشطين ، وهكذا تخلت الماسونية والوكالة اليهوفية هذه المحافل المهائية ضمن تواها الماملة في فلسطين لانشاء الدولة اليهودية ،

وقسد وصلت طلائع التبشير البهائي الى العراق المساورة لايران التشير بها خلال القرن الماضى حيث ظهرت داعية البهائيين المساة قرة العين مستخدمة ذلك الاغراء الاتثوى وتقديم جسدها بأساليب شيطانيسة لجر الشياب الى الطائفة .

كما أن الحكومة البريطانية حملت الملك فيصل للتدخل لابطال حكم فضائى صادر ضد اللطئفة البهائية في دعواها ملكية مبنى محفلها في بغداد .

وقد شاع خبر التعاون العديق بين المحافل البهائية في عكا ودولة السرائيل بعد انشائها حيث نهج اليهود بدور البهائية المساعد في تمكينهم من انشاء دولتهم ، ودور نداء المرزا حسين راس الحركة البهائية وابنه عبد البهاء ليهود العالم بالتجمع في غلسطين خلال القرن التاسع عشر ،

وقد بدلوا بعد ذلك خططهم وابتكروا للماسونية نوادى الروتارى والليوتز تبويها وخداعا للسذج ، وابتكروا للبهائية أسماء جديدة تحت اسم الجهاد المتدس .

هذا النبديل في الأسماء والأساليب هو ثمرة مباحثات المؤتمر البهائي النعلد برعاية الانجليز في لندن ١٩٦٣ .

وغى مارس ١٩٧٢ هـدم المحفل البهائى غى مصر واعتقل اكثر من مائة بهائى مصرى من الرجال والنساء وضبطت بحوزتهم خطابات خطيرة تدعو الى نبيد الشريعة الاسلامية وقد اتخذوا من طنطا مركزا عاما وكانت لهم مناصب ولا يحقى أن أمراة بهائية عريقة في زيفها من أصل عراقي كانت تخدم المصالح البهائية من خلال سلطة زوجها الواسعة وقد ذكر كراتشوفسكي في كتابه عن المخطوطات الدينية خبر لقائه ١٩٠٨ ببهائي يعمل تساخا بدار المسكتب بمصر ذكر له يعض اخبارهم اطمئنانا له المكونة من روسها راعية البهائية اذ ذاك ،

#### الفرعونيسة

قال أرنولد توينبى : عبثا بحثت عن الحضارة الفرعونية في كيان مصر الحديثة واعلن أن الحضارة الفرعونية قد ماتت من قديم ، وهذه حقيقة يجب أن تكون موضع نظر الخادعين والمخدوعين على السواء ، غليست الفرعونية الا تلك التماثيل المسكدسة في المساحف أو المعلقة على سفوح الجبال ، أما في الوادى فقد انقرضت كما يقول دكتور جمال حمدان كما انقرضت من قبل تماسيح النيل في النهسر ، وأن انتقسال مصر الي الاسلام بعد أن مرت بها الدعوة الإبراهيمية الحنينية ودين موسى ودين عيشى ليعطى الصورة النهائية لحضارة كونها الاسسلام ولثقافة بنساها القرآن واللغة العربية ويمثل وضعها هذا انقطاعا طبيعيا لا سبيل الي المسادة مع العصور الحديثية والديانات القديمة ولم تكن العروبة والعربية حديثة على مصر بدخول الاسلام بل كانت موجات متوالية خرجت من الجزيرة العربية قبل آلاف السنين ووسدت هذه النطقة واعدتها للنقلة الى المرحلة الاخيرة .

#### ( EY )

#### التفسير المادي للتاريخ (١)

يحاول التفسير المادى الاقتصادى المتساريخ أن يصور النساس أن الارتقاء المبدئى يسير الى جنب الارتقاء فى الوسائل المادية ، بينها التاريخ بين النساخلاف هسذا الأمر فى بعض الأحيسان بل فى كثير منها ، فأن تعلم الوسائل المسائل المسائدة والمعلومات المعلمية تسير على خط غير الذى تسير على التعاليف المنابعة المنا

ومصداقا لذلك نرى البادىء البشرية تنتكس انتكاسات مطيعة وبعضها ينادى بالهمجية الأولى وسبب الانتكاسات الفظيعة في المبادىء البشرية لأن الجماعة الأولى التي تمثل المبادأ البشرى الأولى عندما تعلن الحرب على الجماعة الثانية التي تمثل المبادأ البشرى الثاني تشوه كافة المحرب على الجماعة المثانية بينما نستفيد من الوسائل المادية والمعلومات

العلمية ، بل قد تستعمل نفس الوسائل اذا حصلت مجلها في حربها مع الجماعة الأخرى ،

ليس من مهمة الانسان أن يقوم بوضع المبادىء والنظم حتى لا يحطم البشرية خصوصا وأنه لم يخلق لهذا الأمر ، وليكن من المغروض أن تظل ويادئه في بستواها على الأقل أن لم تتقدم قليلاً بل الاصح أن تتقدم ولو قليلاً جدا وتستام في تصحيح اخطائها كلما وأنتها المرصة ، وهذا اللنب في ارتقاء الوسائل المادية ارتقاء كبيرا بينما تنكس المبادىء في والنظم بينما قسم الوسائل المادية في خط مائل ارتقائي تسير المبادىء في خط مخط منصل التكاسة فظيمة، خط منصل في التكاسة فظيمة، خط منصل في المدالات تصادف فيها الوسائل المادية المتكاسات مع تهديم صحيح أن بعض المدالات تصادف فيها الوسائل المادية المتكاسات مع تهديم ولي كنها على كل حلل فترات بسيطة بل حتى عملية التهديم بسيطة ، ولا تنال من كامة الوسائل كما تنال في المدا بكامله .

#### ( 44 )

# أهل السنة والجماعة

ان مذهبنا هو مذهب اهل السنة والجماعة وليس مذهب الفلاسفة أو الباطنة أو المعتزلة الغلاة أو التصوف الفلاسفى ، ولقد كان من عظمة الاسلام وكياله إن جمع بين العقل الذى عرف المعتزلة ، والقلب الذى عرفه المعتزلة ، والقلب الذى عرفه المعتزلة ، والقلب الذي عرفه اللميونية ، وافا أن وينا أن نتخذ نبوذجا لنا غان هذا النموذج موجود غي أنسان واحد هو محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي هو التطبيق المعملي للاسلام : القرآن هو المنهاج ، هو القانون والرسول هو النموذج ، هو التطبيق « لقد كان لكم غي رسبول الله أسوة حسنة » ،

فاذا ماعلوناه فالسكل بشر وفي درجة واحدة ، ونحن نؤمن بنتابع الصحابة حسسا جاءوا البوديكل وعبر وعثمان وعلى ، لانغضل احدا على الحد فتكلهم له عمله ودرجته وسابقته هي الاسلام ومفهومنا الاسلامي واضح صريح ، وهو أن الاسلام لم يورثه الرسول صلى الله عليه وسلم أحدا من آل بيته ، والنما قدمه للمسلمين جميفا ولم يكتم شيئا عن الناس منه

أو الخص به أحداً ، وأنما قدم الاسلام للناس جميعا عليس لفئة ما من المسلمين هيزة خاصة ولا شريعة خاصة ولا نظام خاص .

ولم يجعل الرسول لأهل بيته من الأمر شيئا يزيد عما ما للمسلين عامة وقال قولته المشهورة : يا عباس ) يا على ، يا غالمة : اعملوا فاني لن أغنى عنكم من الله شيئا . وقال لأسامه حين توسط في رمع الحد عن المخرومية : اتشفع في حد من حدود الله ، والله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها لا قالا امتياز الأحدد لقرابته لرسول الله ومفهومه أن القرابة قربة هي أبو بكر وقرابة هي على ، ولقد قال الله عبارك وتعالى لنوح عن ابنه الذي خرج عن مفهوم الايمان ، انه ليس من الملك فالمُعلَّة في الاسلام بالعمل وليسبت بالنسب ، ولقد الدخل المسلمون معهوم التشياع داخل مكرهم فأحبوا اهل البيت حبسا صحيحا واسكنهم المسطوا بمفهومهم المكامل بأن الله هو خالق كل شيء وأن الرسول بشر يوحي اليه ( قل الما أنا بشر مثلكميوحي الي ) والمسلمون بعد ذلك متمناوون المسلام المتعم المتيار وليس مي الإسلام ارتفاع المقلب عن المقل أو المعقل عن القلب وكل الذي قالوا بذلك بعسدوا عن عهم قوازن الاسئلام ونكائله ومن هنا غندن ندرس القلسفة ولكن الفكر الفلسفي ليس هو الفكر الاسلامي وانها الفكر الاسلامي قرآني المسدر ، ونحن نحب الرسول وتحتب أهل البيت ولسكننا تحرك دائما داخل أظار الفوحيد الخالص للحق تعارك وتعسالى لا شريك له . ونحن نكبر العقل وفراه مصدر التكليف والكن التؤمن بأنه فالكرة على أن يفصل في كل الأمور مهناك الوحى هو هادي المثلب وهو الصوء السكائسة أملهه ولا ريب أن هنساك نظريات من غير مفهوم الأسطام القسطهم على القرآن علمع وتعجب قوى النظار القاصر والكنها ليست من الأمسالة بل هي من هوي الثقلس .

٢ - أن أخطر مايعتمد عليه الاستشراق والتغريب في دراسة الاسلام
 أو السكتابة عنه ثلاثة مصادر :

أولا: الفكر الباطني الذي كتبه اخوان الصفا والرازي الطبيعي.

ثانيا - الفكر الفارسفى الذى كتبه ابن سينا والكندى والفارابى وابن مسكويه نقد تعلم ابن سينا على ايدى الاسماعيلية وابن مسكويه اتصل

جابن العميد ثم بعداد الدولة الديامي وكذلك ماكتبه أبو البركات الدهدادي صاحب كتباب المعتبر مي الخكمةوهو يهودي اعتنق الاسلام توفي ٥٦٠ه .

ثالثا: الفكر التصوفي الفلسفي الذي كتبه أمثال البسطامي والحكيم المترمذي والجلاح والسرروردي في فلسفة الاشراق .

والمعروف أن علسفة الفارابي في تفسير النبوة تقوم على اساس مفاهيم الباطنية وقد استقى الفارابي والباطنية النظرية من مصدر واحد هو جمهورية الملاطون وغلسفة ارسطو .

واخطر ماهناك الفرق الغالية من الشيعة الذين لايؤمنون بالقرآن الذي بين ايدينا وتبدأ الشبهات من قولهم الباطل بأن لايات الله ظاهرا وباطنا وان هذا العلم الباطن لايعلمه الا ائمة الشيعة القائمون منهم والمغائبون وانهم المهيمنون على التأويل ، وكذلك القول بأن القرآن كتلب له ظاهر وباطن فهو كتاب مستور ومحجوب عن الجمهور وبينما كتب السنة تورد الراى وضده ، وحجج كل فريق فان في كتب الشيعة اصولا لا تقبل المناقشة لانها مستورة وباطنه وخاصة مبدأى العصمة والرجعة ،

## ٣ \_ هناك حقيقتان أساسيتان هما:

اولا: ان دعاة السلفية يعيشون الآن موقف الانقصال من دعاة التربية الروحية مع أن كليهما مكمل للآخر غان دعاة الترحيد ينقصهم تكامل الاسلام شريعة وخلقا ودعاة التصوف ينقصهم تكامل الاسلام توجيدا وشريعة أن المفهوم الجامع عقيدة وشريعة وخلقا لم يعرفه الا الاسلام، ولذلك غلابد من أن يتسلف الصوفية ويتصوف السلفيون ويلتقي الجبيع خول حلقة السائية تجمعهما هي تطبيق الشريعة .

والاسلام يرتفع فوق جدلية الفلاسفة والمتكلمين والمساطقة والمعتزلة على العقيدة كما يرتفع عن صوفية الأعاجم القسائمة على وحدة الوجود والاتحاد والحلول .

ثانيا : أن مفهوم التوحيد الخالص لم يعرفه الا الاسلام .

اما دعوات التوحيد التي عرفتها كتب التاريخ ماثنها لم تستكمل الجمع مين توحيد الربوية وتوحيد الألوهية .

ومنهوم التوحيد الخالص لا يكفى بتوحيد الربوبية الى الايمان لوجود خالق العالم غصب بل لابد من توحيد الألوهية الذى يعنى توحيد العبادة أى عبادة الخالق وحده لا شريك له من الأهواء والأنداد والأشباه والأوثان ( غلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ) غلا نكون « ممن يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم كحب الله » هذا التوحيد الذى لا يعقل التمثيل والنسبة والتعطيل كما حدث فى الفلسفات والأديان التى سبقت الاسلام .

ومن هنا غان مايقال عن توحيد اخناتون أو غيره من ديانات أو نحل موحدة كله باطل غان الاسالم وحده هو الذى حرر الانسان من عسادة غير الله .

#### إلى المنافي الاسلام تجرده من وراثة النبوة ...

فان حقيقة أن النبوة لاتورث التي قدمها الاسلام هي التي أعطت هذا الدين دفعت التهوية حين عرف الناس في آفاق العالم أن الذين قابوا على الدين بعد النبي ليسوا من أهله أو قربته لقد وضع الاسلام قاعدة ذهبية هي أن خلافة الرسول من بعده أنها تكون للاقرب في الأخذ بكتاب الله وأسوة الرسول ومن بين هؤلاء الذين قربهم الرسول اليسه من أصحابه وأهل مشاورته وذلك لقضلهم ورأيهم وسبقهم الى الاسلام .

السكسروى كما يرث أبناء الملك مى أصلا نزعة غارسية تظهر فى النسق السكسروى كما يرث أبناء الملك فى غارس ملك أبيهم غان لم يكن له ولد ورثه أقرب أهله أليسه .

أما الاسلام فقد دعا الى الاختيار للاصلح ورأى ذلك أكثر عدالة ورحسة .

ه ـ علينا تصحيح الفكرة القائلة بأن الاسلام لم يحكم واقع الحياة الا في فترة محدودة من عصر الراشدين بينما تبين الدراسات الاجتماعية والنفسية أن الاسلام وأن تخلى عنه الحاكمون بدرجة أو بأخرى فأنه ظل يحكم المجتمعات ويوجهها وتتغلغل روحه في أعماق التفوس وتصبغها وقد استمر الاسلام يعطى هذه الفاعلية الاجتماعية والنفسية الى عهد قريب حيث نجحت المؤامرات الغربية في تجميد قدرته على التوجيه النفسي والاجتماعي .

#### ( P3-)

#### شبهات حول الوثنية

قطع الاسلام الامتداد الفكرى والثقافي بين ماقبل الاسلام وبعده عن العرب أولا ثم في كل مكان ذهب اليه ، وقد ذهب الي كل مكان واثر في جميع النحل والأفكار ثم قطع امتداد الوثنية في العالم كله .

وقد صدق من قال أن الاسلام احدث رقيا عظيما فأطلق المقل الانساني من قيوده التي كانت تأسر = حول المسابد وبين ايدى السكهنة من ذوى الاديان المختلفة فارتفع الى مستوى الاعتقاد بحياة وراء هذه الحياة -

وقد خلص الاسلام الفكر الانساني من وثنية القرون الأولى .

وكأن من أبرز خصائص الاسلام أنه حسر الانساق من زيف الفكر البشرى والوثنى وألمادى الذى تشكل نتيجة استعلاء الدعوة العنصرية أو خط تقسير الرابطة بين الالوهية والبشرية أو محساولة أثارة الشبهة حول وحدة البشرية ووحدة الدين وقبات الأخلاق أو حول المسلسل بين الأخلاق والدين أو بين العبادة والشريعة والدعوة الى انكار انفيب والجزاء أو الدعوة إلى ستوط التكليف أو المنيض والاشراق والاتحساد والحلول على أمسل الدين عن المجتمع والمولة ، أو طرح النظرية المادية المنكرة لوجود الخالق أو الدعوة إلى التحلل والاباحة والتحرر من الضوابط والحدود ،

ولقد كشف القرآن وجه الحق في هذه القضايا جميعا وحررها ولذلك جاء الاسلام مصححا لكل هذه المفاهيم الزائفة التي استشرت وتمثلت في فلسفات ووفذاهب ودعوات سواء منها ماذهب فذهب العقلائية الخالصة أو الروحوة إلخالصة ، ولها كان الاسلام ممثلا للفطرة ، وجمع بين قوي الروح والمسادة ، والعقل والقلب ، والنفس والجسد والحياة والموت والدنيا والاخرة في اطار التوحيد الخالص لله ، كها جمع بين النبات والتطور ، فإقر ثوابت هي بمثابة الدعائم وسمح بالتغيروالتطور من داخلها وفي اطارها واقر ألمسئولية الفردية والالتزام الاخلاقي وعارض من داخلها وفي اطارها واقر ألمسئولية الفردية والالتزام الاخلاقي وعارض من داخلها وفي اطارها واقر ألمسئولية الفردية والالتزام الاخلاقي وعارض

التناسخ والاشراق ووحدة الوجود والحلول . والاسلام بوصفه منهج حياة ونظلم مجتمع فانه يقرر الاعتراف بالرغائب البشرية واباحتها في اطلل الشريعة والأخلاق والضوابط الحافظة للشخصية الانسائية من الاتهار والتحلل ومن الربط بين الرغائب المادية والأثواق الروحية ، والاعتراف بالطاقة والجهد حيث لا يكلف الله نفسا الا وسعها ، كذلك يقرر الاسلام منهج المعرفة الجامع الذي يرفض الفصل بين القيم ويدعو الى تكاملها في توازن دقيق ، واقرار مفهوم التقدم على أنه تقدم مادى ومعنوى معا خالص لله ، وحيث يقوم منهج العرفة على القرانية الخالصة وليس النهج الفلسفي أو المنطقى ، باعثباره اصدق المساهج والتربها الى الفطرة البشرية وقد جاءت الشريعة الاسلامية ذات قواعد كلية واطارات مرنة ومن هنا طلاحيتها لتكون شريعة انسانية عالمية صالحة لكل زمان ومكان ، وتسد قامت على البرهان وتحكيم العقل والنهى عن الهوى ومتح باب الاجتهاد . وكذلك انكر الاسلام القول بغير دليل وقرر عدم كتمان العلم ودعا الى المتحرر من التبعية والتقليد وأقر مبدأ الأصالة وغرق بين المقائد والمعارف عامة وفرق بين المعسارف الجوهرية والمعارف غير الجوهرية ودعا النظر الى ما يقال ودعا الى معرفة الرجال بالحق وفرق بين مقاييس العلوم المادية ويتقاييس العلوم الانسانية كالنفس والأخلاق والمجتمع ، كذلك قرر الاسلام أن كون عمل الاتسان خالصا لله ولحساب الله وبالوسائل التي أرادها الله ومى المدود التي جددها ومى الاطار الذي رسسمه وعلى الطريق الذي سار عليه الأبرار والمجاهدون .

كذلك مقد اقام الاسلام قاعدة التوازن بين مختلف القوى البشرية ، وخاصة بين الروح والجسد والمقتل والقلب ورفض التطرف مهئلا في الأباحية والرهبانية على السواء ، ومهثلا في الترف والحرمان محال بذلك بين خطرى المسكبت والانحلال ، وهو اذ يوازن بين المسادية والروحية في الانسان يوازن بيئسه كفرد وبنه كعضو في المجتمع فالفرد جسرء من المجتمع والمجتمع هو كل الأفراد ، وبذلك تفادى الاسلام انحرافات الشطط وأخطار النطرف وقضى على مايسمى بالصراع أو التنسائض أو الضياع واخطار النطرف وقضى على مايسمى بالصراع أو التنسائض أو النسياع والنفسي وحفظ للانسان وجوده بعيدا عن الانهيار الذي يفرضه الانطلاق والتدمير الذي يفرضه الجمود وأعلن أن كل معطيسات الحيساة مطبوعة

يطام الأخلاق والتقوى ، وأخلاقية الحياة من أكثر أسس الاسلام والتقوى قمة الأخلاق الاسلامية وهى تحمل معنى الكظم والامتاع عن الدنايا والارتفاع غوق السيئات .

والاسلام هو الذي اتر سقوط عبودية الفرد للفرد وعبودية المسرد للمجتمع وعبودية النفس الانسانية والعقل البشرى للاوثان والمادة وحرر اللمجتمع وعبودية لغير الله تعالى و وقرر تضامن المجتمع في المسئولية عن كل اترارة واقام العدل الاجتماعي على اساس التضامن والمساواة والأخوة وفي الاسلام التقي العلم بالدين والاسلام هو الذي دفع البشرية الى الخروج بن دائرة المنهج اليوناني القياسي الى منهج التجريب فانشأ المسلمون المنهج التجريبي ثمرة دعوة القرآن لهم بالنظر في السكون والتأمل في السلم ومسلمة ، وحث على العناية بتنبية العتل الانساني فيضل العلم على العبادة ، واقر منهوم العلم على أنه علم الدنيا واندين، والعلم في الاسلام يزكو بالاتفاق .

وأقام الاسلام الفطرة ودعا الى نقائها وشدد بالنهى عن المسادها تالقعاليم الضارة ودعا الى التحرى عن الحق والى أن يغير المسلم رايه متى تبين له وجه الصواب ولا يصر على الباطل ، ولا يأنف من أن يأخذ المحقيقة من أي وجه يأتيه والا يتعصب لراى فعصبا يحول بينه وبين النظر

كذلك دعا الاسلام الى الإنتصاف من النفس وأقرار الحق بالنسبة فلارب والبعيد والصديق والفنى والفقي والنوم اذ تواجه الشرية هذا الفكر الوثنى المسادى ممثلا في مذاهب جديدة وغلسفات براقة تحاول ان تخطف الأبصار فان الاسلام قادر على أن يقدم المحتائق التي تحرر الفتول وتشفى الصدور ، ومازال الاسلام هو الأمل المرجى للبشرية للحروج من أزمتها وهو الحقيقة القادرة على العطاء الصحيح للنفس الاسبانية والعقل البشرى بما يحقق للانسانية القدرة على النماس الصراط المستقيم بعد أن تفرقت بها السبل .

#### ( 6+ )

#### شبهات حول الرقيق

لقد حفلت كتب التاريخ المقررة على مدارسنا بأخطاء كثيرة منها ان تجارة الرقيق في أفريقيا كانت تجارة عربية يحترفها الغرب الذين يشترون أو يخطفون الأولاد والبنات ويصدرونهم الى الجزيرة العربية وما وراءها من بلاد المسلمين ليكونوا الرقيق والجوارى .

ولقد كشفت الأبحاث الجديدة ان تجارة الرقيق كانت في ايدي الاستعمار وان كتاب « جذور » الذي القه الباحث المنصف ( اليكس هيلي ) يكشف عن أن الذين مارسوا هذه التجارة على نطاق واسع وباساليب متقناة على مدى قرنين أو أكثر من الزمان هم الانجليز الذي تخصصوا في قرق مختلفة للذهاب إلى أفريقيا لشراء الرقيق واختيار الأصناف المطلوبة في رحلات بالغة القسوة والعنف أو في تولى بيع الرقيق على الشواطيء الأمريكية لأصحاب مزارع القصب والقطن والذرة وأن هذه المرحلة السوداء جاءت في اعتاب المجد الاسلامي الذي عرفته أفريقيا أبان امبراطورية عانا وأمبراطورية مالي وملوكها المسلمين الذي كان العالم المتحمر بتحدث عن قصورهم ومدارسهم وجامعاتهم ورحلاتهم في الحج الي مكة غلماضعفت عن قصورهم ومدارسهم وجامعاتهم ورحلاتهم في الحج الي مكة غلماضعفت عن قصورهم المؤلفة وتفككت بدأ الأوربيون يتبطلون الي أفريقيا ومارسوا تجارة الرقيق ثم بلغت أوجها على أيدى الانجليز ، وقدد أثرى الانجليز واستمثروا أموالهم في تجارة الرقيق وتسكدست الأموال واصبحت أحدد مصادر المؤرة الموناعية .

وهناك من التقديرات مايذهب الى أنه خرج من أفريقيا عشرون مليونا من الشباب والصبية والفتيسات عصفت الأمراض الأوبئة بعدد كبير منها وربما وصل نصف هذا العدد وقد أضعفت تجارة الرقيق أفريقيا لأنها أخذت أقوى عناصرها .

#### ( ot )

#### الشبيعة والسنة

لا ريب أن التقريب بين السنة والشيعة هدف من أكبر أهداف الوحدة الأسلامية وسوف يحدث أثرا لا مثيل له في تاريخ اليقظة الاسلامية فقد كانت المحاولات للتفريق وتعميق الخلافات من جانب النفوذ الاجنبي عاملا خطيرا خلال القرن الماضي للحيلولة دون الالتقاء بين شقى الأمة ممن يقولون لا اله الا الله عير أن الأمر يقتضي اعادة النظر في مسائل كثيرة أهمها الالتقاء على حب رسول الله صلى الله عليه وسلم بوصفه هو وحده المعصوم بالنبوة والرسالة والوحي وأن تكون العاطفة موجهة الى حب رسول الله صلى الله عليه واستئناسا به وأن تكون المساجد أكثر أهمية في نظر المسلمين من الشاهد بعيدا عن الزخرفة الشبديدة المسرفة في استعمال الذهب والفضة وأن يكون هناك حرص الشبديد في أن لا تكون الإمامة منافسة للنبوة أو مشاركة لها في كثير من الصفات .

وأن تكون الصلة بالنبى وآل البيت هي صلة منابعة على طريق الدعوة واداء الفرائض والكفاع عن بيضة الدين .

والملاحظ الآن في العواصم الشيخية أن الزحام يسبتاتر بالمهاهد دون النساجد فهذه المساهد فاصة بالزوار علمرة بالرجال والنساء جيث لابوجد في الساجد مثل هيذا الاقبال على الصلاة والمهادة ، كما أن الصلة العاطفية والدساس الداخلي في حب أهل البيت وتعظيم الأثبة يكلد يشغل كل فراغ في النقس والعاطفة والعقل والضمير ، ويخشى أن يكون تشد أخذ الشيء السكتير من حق النبوة ومن شخصية الرسيول الأعظم الذي ثال به أهل البيت الشرف واستحقوا الحب والتعظيم .

بل ان الشعر الذى قاله شعراء ايران فى مدح أهل البيت وخاصة المير المؤمنين على بن أبى طالب ينافس ويزيد على ماقيل فى الرسول صلى الله عليه وسلم .

بل أن هذا الهيام بأئمة أهل البيت قد وصل الى حدود عالية بظهور صور لائمة أهل البيت وأمير المؤمنين على بن أبى طالب فى المساجد والبيوت -

وزيارة الأضرحة والمشاهد وشد الرحال اليها مما نهى عنه الاسلام ويخشى أن يكون العامة قد جعلت منافسة للنبوة أو مشاركة لها فى كثير من الصفات .

وفى مجال التقريب بين المسلمين أن يوجه التيار الى النبوة التى هى ملتقى كل مسلم وأن تتغير نظرة اخواننا أهل الشيعة الى صحابة رسول الله وأزواجه أمهات المؤمنين غلا يقوم تقارب حقيقى الا بالاحترام المتبادل الشخصيات التى نصرت النبى ونشرت الاسلام .



# الباب الثاني الأدب

الأدب العربي •

الأباحـة •

الأىب المكشف

التجديد

الفكر والأدب

القمسة

The same

17. 1. 1. 2 .

Alexander Company

William !

May officery

100 - S

# الأنبي العبربي

أبرز مظاهر الأدب العربي هي انسانيته وطوابعه القائمة على الحق والخير والعدل ، وقد وجهت للأدب العربي اتهامات متعددة واثيرت سبهات كثيرة ، من ابرزها القول بتفشى السجع في القرن الرابع الهجرى ، ومن الحق أن يقال أن السجع لم يجد قبولا من الكتاب العلماء ، ولدينا شبهادة المقدسي في هــذا « لم يلق البــديع قبولا من الــكتاب الــكبار ، وانها نسب حب السجع والقوافي الى العامة » وقد استشرى السجع في مرحلة ضعف الأدب العربي وتأثر بالآداب القديمة وان ظلت الدراسات انتقافية في مجال الاجتماع والأخلاق والساسة وغيرها من الجوانب الإيجابية في مجال الاجتماع والأخلاق والساسة وغيرها من الجوانب الإيجابية في الفكر الإسلامي قوية ، وقــد جاء هــذا الانحراف نتيجــة لآثار الفروة الشعوبية ، فقــد استهد الأدب العربي مفاهيمه اصلا من الفكر الإسلامي الذي يعد « القرآن » قاعدته الأصيلة ، وبقي حريصا على الا يجـح عن ارض الواقع الصلبة ، فلم يكن مهملا للقضايا الحيوية ، ولــكنه نأثر في مرحلة من مراحله بالآثار الواردة من الآداب القديمة والدخيلة فاضطرب أمره حينا ثم عاد الى أصالته .

وقد كان الأدب العربى قادرا دوما على مقالبة أمرين : الأسطورية والخيال المغرق ، والاشراقية ، وهي طوابع وغيدت الى الأدب العربى من الآداب الفارسية والهندية وغيرها ، وكان الأدب العربى عن واتعيته وارتباطه بالطابع الفطلي والحياة أقرب إلى مفهوم الاسلام وجوهره .

وحيث لم يكن هناك بد من هذا التأثر فقد كان الأدب العربى كالفكر الاسلامى حريصا على الا يغرق في الطوايع الدخيلة ، وكان تادرا على أن يتحرر منها وأن يأذذ مايزيد قوة دون أن ينصهر في أي بوتقة تفرجه عن أصالته .

وقد انحرف الأدب العربى في مجالين : مجال الشعر عندما اخرجه الشعراء الفارسيون الذين تأثروا بالجوسية من امثال بشار بن برد وأبي

نواس وغيرهم ، اخرجوه من مفهومه الأصيل الى الانحراف نحو الغزل الحسى والخمريات والفلمانيات وهو تيار بدأ غريبا ودخيلا مدموغا بالاتهام، والمجال الآخر مجال النثر حين انحرف الى السجع والمحسنات البديعية والمقامات واسرف فى ذلك اسرافا انصرف به عن طبيعته الاصيلة .

ويمكن القول بأن « الأدب العربي » في مفهومه الحق قد تكون بعد الاسلام ، وأن ماسبق ذلك لم يكن سوى تلك الحصيلة من الشعر الذي ضاع أغلبه وما أثر من بعض الحكم وسجع السكهان ، فلما نزل القرآن تأسست القاعدة الأصيلة للأدب العربي بمفهومه الصحيح القائم على قيم التوحيد والحق والعدل ، وكان القرآن بأسلوبه ومضمونه معا هو المصدر الحقيقي للأدب العربي الاسلامي الذي تشكل في ظل القرآن وجرى في مجراه ، فقد جاء القرآن معجزا ، هز النفس العربية ببلاغته ومضامينه معا ، ولم يستطع بلفاؤهم أن يصلوا اليه ، وسقطت كل محاولاتهم في تقليده ، ومن هنا نشأ الأدب العربي من خلاله ، وبدأ النثر العربي الاسلامي يسيطر ويأخذ طريقه ، متحررا من سجع السكهان ، كما تحول الشعر ، في مضامينه ونظمه ، وأن كان النثر القرآني قد اخذ المكانة الأولى ، وكان للقرر والوثنية ومفاهيم الجاهلية ، وفي خلال ذلك نشأ أدب واسع الغرور والوثنية ومفاهيم الجاهلية ، وفي خلال ذلك نشأ أدب واسع الأفاق حوته كتب السنة والشريعة والعلوم والتربية والتصوف .

غير أن مدرسة النقد الغربى الواغد التى تسلطت على الأدب العربي الحسديث قسد حاولت أن تعزل هسذا التراث عن مراحله الجديدة ، وأن تقصره على جوانب معينة من شعر الشعراء وما وصف بالنثر الغنى لتحجب تلك المثروة الضخمة من الأدب العربى الاسلامى ، ثم كان لها أن أعلت من شأن الأدب ووسعت دائرته وأذاعت شعر الشعراء المساجنين المسرفين واهنيت به وحاولت أن تتخذ من الأغاني وكتب المحاضرات مراجع أدبيسة وتاريخيسة ، وحاولت الحكم على العهود الاسسلامية الزاهسرة من خلال هؤلاء الشعراء .

وكان هذا انحرافا خطيرا بالأدب العربى الحديث عن طبيعته وعن اتصاله الوثيق بالأدب العربي الاسلامي في مراحله المتعددة ، بوصفها حلقات متصلة ، يسلم بعضها الى بعض ، وكان إعلاؤها لجوانب الكشف

والفزل الحسى والابلحة هسدما من أهسداف المتغريب والفزو البقساني لاخراج الأدب العربي من مضمونه الأخلاقي الذي لا ينفصل عنه ، وبحاولة لدفعه الى الانصهار في مفهوم الآداب العالميسة ، بينما تستحيل آداب الأمم وثقافاتها عن القسدويب والانصهار في آداب الأمم الاخسري لانها تستمد وجودها وكياتها من النفس والذات والمزاج الخاص ، الذي يختلف من أمة الى أمة والذي يختلف في الأمة العربيسة الاسلامية في الجوهر والمضمون كثيرا وعميقا عن الآداب الأوربية التي تستمد جذورها ومصادرها من الآداب اليونانية الوثنية .

# الاباحة ( في الأدب )

كلمة « الاباحة » تعبير اشتقه الأستاذ محمد مريد وجدى معبرا به عن التحلل والخروج عن العرف ، وقد اتسع نطاق كلمة الإباحة في مجال المكتابات الأدبية والاجتماعية على اثر موجة الدعوات المستجدثة الواهدة من الغرب والداعيسة الى اطلاق حسرية المجتمع في مواجهة الضوابط الأخلاقية والأدبية . ولقد صنعت هذه القلسفات المستحدثة للاباحة تبريرا متصلا بها لفقته المداهب النفسية والاجتماعية التي تدعو الى أن للانسان مطلق الحرية في القول والممل من وهذا الاطلاق وهذه الحرية لاغبار عليها اذا ماصدرت في حدود قاعدة وأضحة أساسية في بناء الجتمعات وقانونية ، وهي « عدم الاضرار بالغير » وترى مختلف الدعوات المقائدية سواء منها المستمدة من الأديان السماوية أو الدعوات الأخلاقية الشرية ان للجماعة أصولا عامة تعلق بها الحسريات والكنها تحول دون نحطيم انسانية الانسان أو ازهامها أو تعميرها بالاسراف أو الانحراف أو التبريق، وقد ربطت هذه الدعوات بين واقع الانسان الروحي والمادي مما ؟ وحاولت أن تخلق له « توازيًا » قادرا على بناء شخصيته والمعافظة عليها وانمائها . غير أن دعوات جديدة ظهرت في الفكر الأوربي والغربي على السواء في مجال امستعلاء الفلسفة المادية حاولت أن تدعو الي تحرير الفن والأدب الغربي والفن الأوربي الى الاباحة بمثابة رد فعل على موقف المسيحية والكبيسة والقسيسين في الغرب من مقاومتهم لحرية الفكر ، فكانت تلك الاندفاعة التي أخرجت الفنسان والأديب من ضوابط الأخلاق وقيم المجتمع ، مما فتح الباب لموجة طاغية من موجات الأباحة في المجتمع نفسه ، وكان ذلك في الحضارة المحديثة متصلا أوثق الصال بالحضارة الاغريقية ومفهومها الإباحي المتحلل من مختلف القيم والصوابط الأخلاقية قبل الملاد .

فالفكر الغربي حينها يندفع الى موجات الاباحة والتحلل أنها يجد من مصادره وتاريحه وسوابقة وجدوره مايؤصل له هذا الاتجاه ، أما في المفكر الاسلامي العربي فان الأمر "يختلف اختلافا كبيراً.

ذلك أن المجتمع العربي الاسلامي كان مرقبطا طوال حلقات تاريخه بمقومات وقيم ذات طابع أخالقي في مختلف مجالات المالكة بين المراة والرجل ، ومختلف علاقات المجتمع والبياسية والتجارة وغيرها وأن موجة القرن الثالث الهجري خلال العصر العباسي التي كشفت عن جوانب من النحلل والاباحة تمثلت في شعر بالعض الشعراء لم تكن الا مرحلة عارضة وغزوا شعوبيا النبس محادره من الفلسفات اليونانية والفارسية وديانات المجوس ومذاهب الماوية والزرادشتية وغيرها ، وقد جاء هذا الطابع من الأباحة المتمثل في أبي نواس وبشيار وغيره في ظل تحديات خطيرة واجهتها الحضارة الاسلامية والمجتمع ، وهي تحميات المسطربت فيها معايير الفكر السلامي وتطبيق الشريعة الإسلامية حين ظهر طابع الترف العاصف وطوابع النسري واسواق الجواري وغيرها مها كان مخالفا في حركت وطوابع النسري واسواق الجواري وغيرها مها كان مخالفا في حركت بالفهوم الاسلام نفسه ، ومها أدى الى رد فعل قوى من الناحية الأخرى وغيرها،

وقد أنبعثت هذه الدعوات والحركات على أبدي رجال كانت لهم صلات سابقة بالديانات الفارسية والفلسفات الدخيلة ولم يكونوا في حقيقة الأمر منطابتين من مفهوم اصيل للفكر الاسلامي بما غير به مفاهيم المجتمع والحياة.

ويا يزال بفهوم الفكر الهربى الامسلامى الأصيل أن تقوم الضوابط الى جوار الحريات موازنة للسكيان الانسانى ، ويرى كثير من البساحثين معنى الغرب نفسه مثل تولستوى سان كل فسكرة فنية لاتستقيم والشعور الديني نهى ليست فنها اسسيلا ، وأن شأن الفن أن يعلى من آمر الانسان ويسمو به ويقيم الناس صلات المودة والاخاد وأن يدفع البشرية نحو الوصول إلى الانسانية ،

#### الأدب المتكشوف

تحرى الدعوة التغريبية الدخيلة على الأدب العربي والفكر الاسلامي والثقافة العربية إلى القول بأن الأدب فن حر يصدور النفس الانسايسة وليس له أن يعطل عمله ليسأل عن تواعد الأخلاق ، وهذا مفهوم غسربي خالص ، ويعيد كل البعد عن الدوق والضمير والمزاج العربي والاسلامي، فالمفهوم العربى الاسلامي للأدب أنه وحدة من وحدات الفكر الكلية لا تنفصل عنها ولا تستقل ، بل تتكامل وتقلاقي مع وحدات الأخلاق والدين والجتمع على نحو لا يضحى فيه بأي قيمة من القيم في سبيل إعلاء قيمة أخرى ، وهذا مايختلف مع المفهوم الفربي الذي يستقل فيه الأدب بانطلاقته وحرية الحركة بعيدا عنا يتأثر به المجتمع أو الأخلاق أو الدين: بل أن الفن والأدب في الفكر الاسلامي والثقافة العربية والأدب العربي يلتقي مع الدين والأخلاق ولا يتعسارض معهما ليؤذي دورا تنساء مسامنا لحياة الجماعة والفرد معا . فليس هناك تعارض الصالا بين الأدب والأخلاق ، أو ألفن والدين بل هناك تطابق واتفاق ، مثل ذلك التطابق القائم بين العلم والدين ، وفي هـ ذا يقول العلامة محمد الحمد العمراوي «ان للفطرة كلها منشئا واحدا هو الله والعلم والدين كلاهما اجتمعا على استحالة التناقض في الفطرة فاذا كانت هذه الفنون من روح الفطرة وحيب الا تخالف أو تنساقض دين الفطرة ٤ ودين الأسلام فلي شفيء ، قاذا خالفته في أصوله ودعت صراحة أو ضمنا الى وذيلة من أمهات الرذائل التي جاء الدين لدفعها عن الانسسان حتى يبلغ مالسدر له من الرقي في النفس والروح ، وأذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون قد جانبت الجق ودايرت الغير وأخطأت الفطرة التي نطر الله عليها الناس والخلق » ومعنى هذا أن الأدب والفن يتطابقان مع الدين والأخلاق في الفكر الاسملامي والثقافة العربية ، ولذلك فأن الأدب المكشوف المستورد الغربي الأصل يهدو واقدا غريبا لا جذور له ولا أصالة لأنه معارض للمزاج والنوق والفطرة جميعا .

فاذا قبل أن الأدب العربى القديم قد عرف الأدب المكشوف قلنا أن ذلك لم يكن بدائع القطرة بل كان غزوا شعوبيا على النحو الذى نواجهه اليوم ونسميه بالغيزو التغريبي ، وأن هذا اللون أنها دخل على أيدى التصلين بالثقافات والديانات والفلسفات القديمة السابقة للاسلام وفى مقدمتها وثنية اليونان ومجوسية الفرس وفلسفات الهند .

وان الذين انصهروا في أصالة الفكر الاسلامي انصهارا ناما من الفرس أو البرك أو العناصر الأخرى قد استجابوا لفطرة الفكر الاسلامي أما الذين ظلوا على مفاهيهم القديمة وابتعثوها من جديد معارضة الدولة الاسلامية أو الاسلام أو خصومة لهما غانهم هم الذين عرفت لهم هذه الألوان من أمثال : بشار وأبي نواس وغيرهم ، هذا هو الطابع المكشوف الذي أدخل على الأدب العربي في باب المجون والفحش واستشرى في الهجاء والخمريات والشعر الخليع ، غير أن أدبنا العربي كان دائما الهجاء والخمريات السياجة وبراعة المعنى فحسب ولكن شرف الرفيع لا يتاس بحسن الديباجة وبراعة المعنى فحسب ولكن شرف الغرض » وهذه نظرة تختلف اختلاما بينا عن مفهوم الأدب الغربي الذي يرى أن الأدب هو الأداء الفني بصرف النظر عن غايته وطابعه : "كشوفا كان أو غير مكشوف به

وروح الفكر الاسلامي والأدب العربي تقوم على القول الكريم ، دون الهجو ، وعلى الاشارة العابرة الى الأمور المبتدلة دون الكشف والافاضة في التبدل والتهتك وتصوير المحرمات الجنسية والميول المتحرفة ، وذلك بالقدر الذي يدل عليها الا أما هدا اللون من تصوير أخفى الفدرائز البشرية والتحدث عن تطوراتها وتقلباتها على النحو المثير الذي تكون له آثاره المبهدة في نفوس الشباب والفتيات فهو غير مقبول ، هذا في نفس الوقت الدقى يستبيح فيه العلم كعلم دراسة قضايا الانسان والنفس البشرية ومعرفة اهوائها عن غير طريق الأدب .

فالفكر الاسلامي والثقافة العربية انما تلتمس عناصر الوحدة والتكامل في حزئياتها على نحو يحقق لها بناء الفسرد السليم والمجتمع السنيم حيث لا تعسارض بين الروح والمسادة ولا تصادم بين الأدب والأخلاق ، أو بين الفن والمجتمع ، ومقياس الجمال النفسي الانساني انما يتمثل في الوسطية بعيدا عن منحدر الشهوانيات واللذات ، وبعيدا ليضا عن الجمود ، فالفكر الاسلامي قد أعطى الحرية في متاع الحياة دون اسراف أو تبذل على هدى الفطرة التي قطر الله الناس عليها ، والأدب المكتوف

لا يقدم السعادة ولا السلامة ولا يرسم للنفس الانسانية اساوب الجمال والمخير والحق ولسكنه يكشف جوانب موغلة عن الاباحة والتهتك على نحو من شانه أن يدمر النفس الانسانية لا أن يجييها ويسمو بها .

ولا شك أن الاتجاه إلى المسكشف في الادب فن غربي له حذور أغريقية قديمةوله طوابع متصلة كل الاتصال بالوثنية وعبادة الإجساد والانفصال في مجال الفن والأدب عن المجتمع وعن الدين ، واذا كان عض الفلاسفة الغربيين قد عارض كل فن لا يستقيم مع الشعور الديني فان الفكر الاسلمي يرى أن التوازن بين هذه القوى جيما هو عامل قوة للشخصية الاتسانية وحماية لها من التحظم والانهيار ودفعا لها الى الغير والقوة ، وعندنا أن هذه المذاهب التي تحمل طوابع لها مظهر علمي براق أنها هي دعوات مسترة الى الهدم وعوامل تغريبة ذات هدف بعيد في محاولة القضاء على مقومات هذه الأمة وتحطيم روحها الإيجابي ذي الطبيعة المتكاملة دينا ودنيا ، وروحا ومادة .

#### التجديد

كانت كلمة « التجديد » أحد الاصطلاحات الخطيرة التى اتكا عليها النفوذ الاستعمارى والتفريب لشجب التاريخ واللفة والتراث والدين ومختلف غنون التراث القديم واتهامها بعدم الصلاحية للوجود ، ومعنى التجديد في كتابات دعاته هو الانفصال الكامل عن كل قديم والاتجاه الشامل الى الجديد ، دون تحفظ .

وفى موجهة التجديد كانت هناك الحملة على الجمود والسافيسة والتقليد والرجعية ، غير أن استطراد هذه الدعوى وبلوغها اقصى مدى من التحدى ، كشف عن خطأ الداعين لها ، حتى من وجهة نظر التقدم والنهضة ، وربطها ربطا أكيدا بالتغريب والنقسود الاستعمارى ، فان الدعوة الحقة الى النهضة حين تدعو الى التجديد لاتفصله عن القديم ، ولا تعزله عن المساضى بل تجعل من المساضى سسبيلا الى الجديد ومن التطور رابطة بين القديم والحديث ، والغربيون انفسهم الذين يلتمس بعض السكتاب منهجهم انما يفهمون التجديد على هذا النحو ، فلا انفصال مطلقا بين السكتاب منهجهم انما يفهمون التجديد على هذا النحو ، فلا انفصال مطلقا بين السكتاب منهجهم انما يفهمون التجديد على هذا النحو ، فلا انفصال مطلقا بين السكلاسيكية والعصرية ، أو بين الأصنالة والتجديد ، أو بين

المستاضى والحاضر ؟ وقد عرف اصحاب المنهضات والعضارات بذلك الترابط الأكيد بين الماضى والمجديد ، مالاجدول الأولى لها قيمها الأساسية عى بناء كل جديد ، وهى ذات معنى بعيد يشمل كل شيء تقريبا ، فالأسس والإرض والجدور كلها معالم طبيعية لكل حركة تدعو الى التجديد .

وقد ذهب العلماء العقليون والتجريبيون معا وهم ابعد الناس عن اوهام الفلسفة ، ودعوات الغزو الثقافي والتغريب واقتالاع الأمم من مقوماتها وجفورها ، الى ان المعنى الحقيقي لكلمة (جديد) هي فكرة نقد شيء في طور التحول ، في حين أن كلمة قديم تعنى الموجود الساكن المؤتسوع مسبقا ، وأن كلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود المأيزل ، وتجمع المفاهيم العلمية للتجديد على أن التجديد في الأداب كالتجديد في العلم لا يمكن أن يقوم الا على أساس تعاون الماضي والمحاضر، وينبني العقل في ماضيه .

ويصور مصطفى صادق الرافعى التجديد في الأدب على نحو علمي غاية في العمق حين يقول أن التجديد يتمثل في قاعدتين :

( الأولى ) ابداع الحي في آثاره بفكره بما يخلق من الصور الجديدة في اللغة والبيان .

( الثانية ) ابداع الحي في آثار الميت بما يتناولها به من مذاهب النقد المستحدثة واساليب الفن الجديدة ، وفي الابداع الأول ايجاد مالم يوجد ، وفي الثاني اتمام مالم يتم ، فلا جرم كانت منهما معا حقيقية التجديد بكل معانيها ولا تجديد الاشهة ، فلا جديد الاسم القديم ،

ولا شك أن التجديد قانون طبيعي وقانون ثابت غاذا لم يكن نجديد غتدهور وانحطاط وهو عنى الفكر شانه عنى الكائنات الحية ، بيد أن له أصوله ومقوماته وقواعده عهو لا ينفصل عن ارضيته وقاعدته ، ولا بنقطع عن تطوره الطبيعي .

### الفكر والأدب

هناك خطأ كبير مشهور ، نبه اليه كثير من الباحثين ، وما يزال في حاجة الى التنكير ، ذلك هو تحرير دائرة الآداب ، وتحديد مكانها من دائرة الفكر الأوسع والأشمل .

فالفكر هو الوحدة الاساسية التي تصدرًا عنها جميع مالفتروع والأجزاء، ويضم الفكر في بوتقته : الاجتماع والسياسة والاقتصاد والتربية والقانون والأدب و وكلها في مفهوم الفكر الاسسلامي تتكامل ولا تنفصها ولا تستقل ، مالأدب قطباع من االفكر يوصفه أدبا له مفاهيمه وطبيعتبه ودوره الطبيعي ، ولسكنه في حركته هذه لا ينفصل عن دائرة الفكر ولا خيج عن مهمته وطبيعتبه فينهرض نفسه على دوائر أخسرى بر فيسيطر غليها ويتكلم باسمها بي

غير الادب المحربي المحربي المحديث قسد دفع الدفع الى هذه المخاطرة والطلقية لله الحربية مخاص فيها ليس من اختصاصه المناطئة المحال المحاول همنده ويفهمة ويفهمة ويفهمة ويفهم منه معنى الحد من حربية الأدب وليس في هذا ما ينهم منه معنى الحد من حربية الأدب ولين فيها دعوة الى الارتباط بالقاعدة الاساسية التي قام عنيها الفكر الاسالالمي وهي قاعدة العكامل بين الفروع والأهزاء التي تشكل في الفكر الاسالالمي وهي قاعدة العكامل بين الفروع والأهزاء التي تشكل في محبوعها عملا متكاملا ، ذلك لأنه اذا اطلق للأدب عربية على دائرة الدين والأخلاق والجنم ، والأدب النوري المستمد من المفكر الاسلامي هو ادب ملترم بالعمل على ترقيسة المجتمع واعلاء شائ الأخلاق ، قهو الا يستطيع ملترم بالعمل على ترقيسة المجتمع واعلاء شائ الأخلاق ، قهو الا يستطيع ال يتحرر من مهمته تلك .

ولذلك فان الأدب العربي للميه ومقاهيمه لا يستطيع أن يتقبل بسهولة تطرية تحرير الأدب من أخلاقيته، هذه النظرية التي دعا اليها الأدب الفربي والسنيدها من الأدب اليوثائي الذي قصل بين الأدب والأخلاق وقد زاد هذه النظرية قوة أن ظهرور تظريات فرويد ومذاهب الهن المفن عوض نظريات ثبت خطؤها العلمي وانحرافها و ولقد حاول دعاة التغريب غرض هيذا المنهج على الأدب العربي ، وليكن الأدب العربي الذي يتصل بالفكر الاسلامي اتصالا عضويا علمي دائرة متكاملة ، يتوم على السابس أن الفكر

في مجبوعه انما يعمل من خلال الشخصية الانسانية المسلمة في بنائها وتركينها والسمو بها واعلائها ، هذا الأدب العربي رفض هذه الدعوة ، ايهانا بأنه لا يمكن ان يتجه فرع من الفكر الاسلالي للبناء بينما يتجه فرع كذر الى الهدم ،

ولقد دعا الباحثون المنصنون الأدب (أي أدب) أن يلتمس طريقه الإصول معليا تانون الأخلاق القائم على حراسة الاجتماع .

ولقد كانت هناك آثار سيئة لتعدى الأدباء دائرة عملهم والتداخل فى عوائر اخرى بينما هم يؤمنوا اساسا بتكامل الفكر الاسلامى ولم تتح لهم الفرصة لدراسة الجوانب الاخرى على النحو الذى يمكنهم من استعراضها والحكم عليها .

وذلك أن بعض الأدباء عرضوا في العقد الثالث والرابع الى الدين والإخلاق ، وتغاولوا هذه المباحث على طريقة الماديين غادروا شكوكا بميرة وكان لانتشار الأدب في الصحف الره في نقلوس القسارئين ، هذا الأثر السيء الذي تصند اليه التغريب من طرح قضايا الفكر الاسلامي عن طريق فير المخصصاين نيسه ، وفي هذا يقول العلامة محد فريد وجدى طريق فير المخصصاين نيسه ، وفي هذا يقول العلامة محد فريد وجدى ثارات الجوى ، وتصوير الوعود المكافية وقضول العدال واللاهين عومدوان المنافسيين والمعاكسين ، أن يتناول بالبحث أعلى عواطف النفس وهي عاطفة الدين ، بمثل اسلوبه الذي مرن به عليه واستولى على بعدوان على بعدال المنافس وهي تستدعى اسلوبا يجافي هذا الاسلوب ولا يبت اليه بعدلة من درس النفسي في حالة عزوفها عن الشهوات وترفعها عن الفرائز، رايناهم يثيرون شكوكا ويجرون في مباحثهم التاريخية والاجتماعية عسلى عير الاسلوب العلمي من التحقيق والتمحيص » :

المن هنا نعرف الغرق بين دائرة الأدب ودائرة الفكر ، وأن دائرة الأدب تنتجر على تصوير المنفس الانسائية ، أبها الغكر غانه الدائرة الأوسع التي تتصل بالشخصية الإنسانية من جوانبها المختلفة المقلية والروحية والمتنافية والإنتصادية .

وثني مقهوم الفكر الاسلامي أن الأدب خلقة من حلقات الفكر لاتفضل ولا تتجرك في غير أتجاه التوازن والتكامل مع الحلقات الأخرى .

#### القصية

( القصة ) من من منون الأدب : كالشعر والنثر والترجمة ، وهو من قسديم ومستحدث وهو من حلجة الى القاء اضواء كثيرة عليه ، حتى ينكشف موقفه الصحيح من الأدب العربى وميما قبل ظهور الاسلام ونزول القرآن كان هناك كثير من الأساطير التي اطلق عليها من بعد اسم القصة: وهي أساطير اليونان من الغرب ولساطير القرس والهند ، وهناك أساطير العرب في الوثنية العربية .

وكانت هناك الملاحم والمسرحيات التي عرفتها أوربا في ظل الوثنية الأغريقية ثم في ظل المسيحية الغربية الوقد استهد كثير منها من السكت الدينية القسدية الفياجاء الاسلام الهر عصر جديد وفهم جديد لقصة القالدة هو ما القاه القرآن السكريم المنزل حيث عرض لعدد من قصص الأولين اعلى نحو له طابعه الخاص المتعيز ابالصدق والشمول والايجاز والاستعلاء على التفاصيل واستخلاص العبرة والتماس حكسة التاريخ ورسم تواميس الحضارات وقوانين قيام الأمم وستقوطها التاريخ ورسم تواميس الحضارات وقوانين قيام الأمم وستقوطها والعوامل ذات الأثر في تطوير المجتمعات وانهيارها وذلك من خلال تاريخ والأمم والدول التي مرت بها البشرية من قبل .

وقد وصف المرآن تلصصه بأنه (القصص النحق) القائم على الواقع الصادق البعيد عن الخيال والتزيد والتفاصيل ، وذلك جريا مع منهج الإيجاز والشمول والقصد .

ومن هنا غان مقهوم القصية الحديثة الذي عرف الأدب الغربي مستمدا اياه من التراث الهليني اليوناتي ، أو ماعرة من قصص مثل كليلة ودمنة أو الف ليلة وليلة ، أو غيرها مستمدا من التراث الفارسي الهندي القسدي مذا المفهوم الابتقى مع مقهوم الانب العربي الحقيقي المستمد من التران القصية ...

والفكر الاسلامي لا يقبل من القصمة غير لون واحد هو (القصص الحق ) ذلك أن الأدب العربي قد أتسم منذ ظهوره والى اليوم بخاصية وأحدة تتمثل في المدق والوضوح والايجاز ، وهي عناصر تكاد تكون مضادة للقصمة المحديثة بل ومعارضة لها .

دلك أن العربي الذي كان يفكر في أفق مفتوح مشرق طليق ، من النور في ضوء الشمس التي تطلع على أرض الصحراء الواسعة ، فضلا عن طبيعت المالحرة المجربة الجربية في طبيعت المفارس المتساتل ، الذي يقول كلمته في صراحة ووضوح ، هـ في الملاح في الطبيعة والانسان لم تكن في حاجة الى فن القصة القائم على الرموز والمبلغة والظلال والاستخفاء، في حاجة الى فن القصة والتفصيل المستخبر ، ذلك أن العقيدة الاسلامية كانت اليضا بسيطة منحة وهي تقوم على التوحيد أساسا غلم تكن عيمثل حاجة المستفاه منحة والعتائد الأوربية أو الشرقية القسديمة الى مزيد من حاجة المستوال والى ادخال فلستانها المعقدة في قصص ومسرحيات تقام في المائد أو الأديرة لتشرح للناس مقاصدها .

والفرق بين مفهوم القصة في الأدب العربي ومفهومه في الآداب الأخرى ، هو غرق في ذاتية الأمة العربية ومزاجها النفسي وتركيبها الاجتماعي والجغرافي والعقائدي البسيط السهل السمح الطليق ، ومن هنا فقد اختفت من الأدب العربي القيديم المسرحية واللحمة والقصة والأسطورة ، وحين ظهرت قصص مثل إلف ليلة أو كليلة ودمنة أو المقامات كانت كلها دخيلة على الادب العربي ولم تكن تصور النفس العربية في حقيقتها وربما كانت تصور النفس الشرقية التي مازالت تحت تأثير وثنيات المجوه أو غيرها .

إما النفس العربية حتى في وثنيتها القديمة واساطيرها الجاهلية فقد كانت بسبيطة غير مسرفة حيث لم تكن الا انحرافا عن التوحيد القديم الذي جاء به ابراهيم على الم

ومن هنا قان القصة على مفهومها الغربي اليوم قائمة على الخيال والوهم ، وعلى العقدة والحل ، وعلى الاسراف في التغاصيل ، وعلى النتاء الصدق ، وعلى طوابع الرمز والظلال انها تجنح بعيدا عن جوهر النفس العربية ولا تكون الا صورة مقلدة للاداب القربية ، ولذلك فانها تسقط وتختفي مع اشراق المفهوم الاصيل للذائية العربية والمزاج النفسي الاسلامي الذي هو مصدر الادب في الحقيقة ،

# الباب الثالث

الفقـــه

السنية

الشريعــة

الاجتهساد

التقليد

الربسا

الرقيـــق

The same of

Men le

A Same of the same

Faller & More

THE RELEASE OF SHEET SHEET OF SHEET

السنة هي تغصيل ما أجمل القرآن والتطبيق العلمي للاسلام ، وتشبل السنة ، الحديث النبوى واعمال الرسول نفسه ، وقد أثيرت الشبهات منذ وقت طويل حول السنة ، وترددت دعوات كثيرة تطلب الاكتفاء بالنص القرآني وتتهم للحديث النبوى بانطوائه على كثير من الدخائل ، والحق أن الدعوة اللي رغض اللسنة أو انتقاصها والاكتفاء بالنص القرآني وهذه أنما هي دعوى تغريبية خبيثة ترمى الى القصل بين للنص والنطبيق وبين القانون والواقع العملي الذي جرى عليه الاسلام منذ أقام مجتمعه وانفذ نظاها به

فالسنة هي التطبيق الواقعي العملي المنتل في الأسلوب الذي اتبعه الرسول صلى الله عليه وسلم في تنفيذ النص القرآني ، ومن هنا فالنص القرآني وحده لا يكفي المسلمين اليوم ولا يحقق لهم اسلاما حقيقيا ، وهذا فضلا عن أن ( السنة ) جزء من القرآن نفسه بنص القرآن : « وانزلنا اليك السكتاب لتبين الناس مانزل اليهم » .

نهذا البيان الذي يفسر القرآن ويطبقه هو بالترار القرآن جزءاساسي، وفي هذا يقول العلامة ليوبولد نباس ( محمد اسد ):

ان رفض الحديث يرجع الى استحالة الجمع بين حياتنا الصاضرة المتهقرة وبين روح الاسلام الصحيح كما يظهر في سنة النبي - في نظام واحد ، ولحى يستطيع نقدة الحديث المزيفون أن يبرروا تصسورهم وتصور بيئتهم فاتهم يحاولون أن يزيلوا ضرورة اتباع السفة لانهم أذا فعلوا ذلك كان بامكانهم حينت أن يتأولوا تعاليم القرآن الكريم كما يشاءون على أوجه من التفكير السطحي ، أي حسب قبول كل واحد منهم وحسب طريقة تفخيره هو ، وهذا هو الهدف الحكامن وراء مهاجمة السنة واتارة الشبهة حول الخديث .

وقضية التقليد قضية قديمة قدم الفكر الاسلامي وهي في نفس الوقت

قضيية أساسية يتخذ منها الاسلام موقفا واضحا أساسه التحدير من التقليد ومدى الخطر المترتب عليه ، وفي هذا يؤثر عن رسول اللله توله: « لتتبعن سنن من قبلكم حذو القذة بالقدة : حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه » م

قالوا: يا رسول الله ، اليهود والنصارى ، قال فمن !

والمسلمون والعرب في العصر الحديث خرجوا من تقليد قديمهم الي التقليد الغربي فيكانهم عادوا الى المسئن السابقة حيث يقوم الفكر الغربي في جوهره على الفلسفة الهيوفانية أو القانون الزوماني ويعتنق نفس النظريات القديمة المتصلة بالوثنية واعلاه الإجنباس والألوان والتغرقة العنصرية واعتبار مادون اللون الأبيض (صاحب المضاية) عبيدا واتباعال ومن الخطر أن يُظن المسلمون والعرب أنهم بخروجهم عن فيديمهم وفيه السكثير من قيمهم الانسانية الفطرية المتجددة ، الى تقليد المغربي للستخدث الذي يرجع في أساسه الى قديمهم السابق للتوحيد والأديان ، انها يتجددون ويتطورون ، ذلك أنهم في الحق أنها يتركون أصلح مافي القديم الحي المتصدد من تراث الوثنية المتعلق على غير التوحيد ومفهوم الدين الحق .

وهو ظن فاسد كل الفساد بعيد عن طبيعة الفطرة الانسانيك التي يبثلها الاسلام أعظم تمثيل و

#### الشريعسة

يطلق لفظ ( الشريعة ) على النظام الذي شرعة الاسلام في التعامل بين الغاس ، وهو القائون الذي كان مطبقا في العالم الاسلامي والبلاد العربية الى حين قدم التفوذ الاستعماري قازاله وأقام بدلا منه قانونه الأوربي المعروف الذي ماتزال تتعامل به أغلب بالاد العالم الاسئلامي الى الميوم م

وقد جرت ابحاث عديدة خلال العقود السبعة الماضية حول القلانة بين الشريعة الاسلامية والقوانين الوضعية عرفي وقبل دعام التغريب بائارة الشريعة الاسلامية واعلاء شأن الانظمة الغربية ، وكان

لورد كروس في مقدمة من حمل على الشريعة الاسلامية في مصر منذ عام ١٨٩٢ وقد أورد هذه المعاني في كتابه (مصر الحديثة) الذي صدر عام ١٩٠٧ وهاجمه كثير من أساطين الفكر في مصر والعالم العربي ، وكشفوا وجه الحقيقة في أمر الشريعة الاسلامية ، ولم يمض على ذلك أكثر من وللثين عاما حتى عترف اساطين القانون في العالم أجمع بايجابية الشريعة الاسلامية واستقلاليتها واصالتها وقدرتها على انتقدم للعالم كله وللانسانية اصلَّج نظام ، وذلك في مؤتمر القانون الدولي في لاهاى سنة ١٩٣٧ الذي قرر بأن الشريعة الاسلامية نظام قانوني مستقل غير مأخوذ من التشريع الروماني وبذلك تقرر تمثيل الشريعة الاسلامية مي محكمة العدل الدوليسة كنظام مستقل من النظم العالمية الكبرى ، وفي خلال هذه الفترة هوجمت الشريعة الاسلامية ومن بعد هدا المؤتمر ايضا ، وغصل الاسلام عن أنظمة الحكم ، وفصل المجتمع عن الشريعة في حياة السلمين ، ومن هذا انطلقت دموالت الفصيل بين الدين والسياسة ومحساولة القول خطأ بأن الاسلام دين عقدى ولا صلة له مالختم والحياة ، جليا وراء المفاهيم الغربية الني رددت ذلك في اوربا بالنسبة المسيحية ، وكانت هذه الدعوات والمحاولات ترمى في الأغلب الى تصوير الاسلام بصورة مختلفة عن حقيقته وجوهره ، باعتباره الدين الوحيد الذي قصد الى بناء مجتمع ومق نظام كامل ، وليس قاصرا على العبادات وحدها ، ولا على الأحوال الشخصية مَنْ زُواجٍ وطَلَاقَ وَارِثُ ، وَانْمَا يُشْمَلُ مَضَّلَفٌ جَوَانَبُ الْمُعَامِلَاتُ فَي الْجَتْمَعِ، سبآسية واقتصادية وتربوية واخلاقية

ولقد جرت محاولات متعددة خلال مترة الاحتلال البريطاني لمسر وعي خلال مترة الحساية وقبلها تهدف الى المعاء الشريعة الاسلامية من انظمة الأحوال الشخصية الخاصة بأحكام الزواج والطلاق .

وقد واجه المفكرون المسلمون هذه القضية باهتمام كبير ، واصدر العلى أبو المقتوح ) أول كتاب عن الشريعة الاسلامية والقوانين الوطبعية علم ١٩٠٥ ، كما أجرى كثير من الباحثين بعد ذلك مقارنات حول ما أثير من شبهات عن صلة بين الشريعة الاسلامية والقانون الروماني واشارت ( المنار ) الى واقعة دخول القانون الغرنسي الى البلاد المصرية على أولذر عصر اسماعيل وقالت :

« انه لما اريد تنظيم القضاء لم يتمكن العلماء المصريون من الكشف عن جوهر الشريعة الاسلامية واضطروا تحت ضغط النفود الأجنبي الي ترجمة قانون نابليون ، وقد واجه الفكر الاسلامي منذ يقظته كل ما أشير ضد الشريعة الاسلامية وما يوجد من أوجه نقص في القانون الأوربي فيما يتعلق بالزنا والربا والخمر والميسر ومسائل زواج المسلمة بغير المسلم ومسألة الميرات واباحة البغاء ، وظهر علماء من رجال القانون وممن درسوا القوانين الأوربية والشريعة الاسلامية وكشفوا عن الفوارق والميزات بين الشريعة والقانون ، وأشار المكثيرون الي ماجرت عليه تركيا في عصر مصطفى كمال من تبنى القانون الروماني القانون الروماني القديم مستحدثا ، وأنما هو مزيج من القانون الروماني القديم والروح المستحدثا ، وأنما هو مزيج من القانون الروماني القديم والروح المستحدثا ، وأنما هو مزيج من القانون الروماني القديم والروح المستحدثا ، وأنما هو مزيج من القانون الروماني القديم والروح المستحدة ، وأنه وضع تصميما خاصا بعادات وتقاليد الم من وكيف أن ذلك يكشف عن مخالفته لدين وتقاليد وعادات تركيا .

وفى عام ١٩٥١ عقدت شعبة للحقوق الشرقية من المجتمع الدولى المقانون المقارن مؤتمرا للبحث فى الفقه الاسلامى فى كلية الحقوق يجامعة بلريس تحت اسم (اسبوع الفقصه الاسلامى) ودعت عددا كبيرا من المنظمرة بن واساندة القانون فى الدول العربية لبحث كثير من النظريات وابدى نقيب المحامين فى باريس عجبه حين قال:

« لست أدرى كيف أوغق بين ماكان يحكى لنا عن جهود الفته الاسلامي وعدم صلاحيته أساساً تشريعياً يفي بحاجات المجتبع العصرى المنطور وبين مانسمع الآن ، فقد ثبت بجلاء : أن الفقه الاسلامي يقوم على ميلايء دات قيمة الكيدة لا مرية في نفعها ، وأن اختلاف المياهية الفقهية وعلى مجموعة من الاصول الفنيسة البحيمة الثن تقيح لهذا الفقه أن يستجيب بمرونته لجميع مطالب الحياة الحديثة «-

وقد عرض الكثيرون للفروق والمخالفات بين الشريعة الإسلامية والقائون الرومائي وابرزها أن الشريعة الاسلامية لم تفرق بين الروح والجسيد ولم تهمل واحدا منهما ، وأن الانسان مركب منهما جميعا ، وأن المسلمين قسموا الفقه على اسالس العبادات والمعاملات والعقوبات يأما قسم ألقانون الروماني لي اسالس الاشخاص والاشتياء والخصومات .

وأن أساس القانون الاروماني مستمد من كلام الله المنزل بالوحى ، أما أساس القانون الروماني فمستمد من مشيئة الانسان ، وأن خلاصة القانون الاسلامي : ( لا اله الا الله محمد رسول الله ) بينما بنى الرومان أحكامهم أما على أوامر رئيس الحكومة أو العرف والعادة ، وقد أهملت كتب الفقه الروماني المسائل العمومية كالأمور الدستورية وأحكام القانون الدولية وجعلتها من أمور السياسة ، بينما الامام عند الفقهاء المسلمين حسب النية من حيث العمد والخطأ ولا توجد هذه عند الرومانيين ، وكذلك الدية والقصاص عند المسلمين، وكذلك الحدود التي تتعلق بالقتل والسرقة والزنا والقسدف وشرب الخمر والارتداد ، بينما الزنا والقذف وشرب الخمر ليست محرمة عند الرومانيين ومن ثم غلاء عقاب عليها .

وليست هناك مشابهة بين الشريعة الاسلامية والقانون الروماني الزواج وهو عقد يجمع الزوجين برضاهما بينما يوجد عند الرومانيين اصناف عديدة للزواج الجائز يعتبر اكثرها عند المسلمين كالزنا ، وتانون الوراثة وتقسيم التركة عند المسلمين يتقاير ماعند الرومانيين ، وكذلك نظام التضاء وادوات القصاص • والقانونان يختلفان حتى في المعاملات المالية ، فمثلا الربا غير محرم عند الرومانيين وحتى اساس التجارة يختلف بينهما ، فالبيع عند النقهاء المسلمين العقد برضا المتعاقدين ) وهو عند الرومانيين عقد يتعلق بالمال النخ من المعاللة المتعلق بالمال النخ من المعاقل بالمال النخ من المعافل المنافق المنافق المنافق المعافل المنافق الم

وأضافت هذه الأبحاث ومنها البحث الذي أعتمدنا عليه للدكتور محمد حميد الدين أن الفقهاء المسلمين ماكاتوا يعرفون اللغسة اللاتبنية التي كتب بها القانون الروماتي ولم تترجم هسده القوائين الى العربية قبل اوائل القرن العشرين ومن المعروف أن المقنن عند الروماتيين هو موظف الدولة، أما عند المسلمين قالفقيسه لم يكن أبدا الا رجلا من علمة الناس تعلم وتنقه فأفتى ودون كتب الفقه .

## الاحتهاد

الاجتهاد: كلمة جامعة تشمل جميع انواع السعى وبذل المجهود في السينابلط الأحكام من النصوص الشرعية ؛ واستخلاص الفروع من الاصول .

ويمثل الالجتهالا طالبع الحركة ومواجهة التغير والتطور في البيئات والعصور تجاه المسائل والقصافيا الاجتهاعية والمعاملات المقتلفة ، ويكشف عن قوة الحيوية والمؤركة لحى المفكر الاستلامي والثقافة العربية ، فهو عامل مؤثر يحول بين العفر والجنود أو التخلف أو التوقف عن مواجهة العصر أو التجارب معه ، وهو علامة على طبيعة الفكر الاسلامي القادرة على التحرر من فيد التقاليد ، وينسخب طابع الاجتهاد على الفكر الاسلامي كله فيكون علامة من علاماته البارزة بما يحقق له القدرة على النماء والتدرة على مواجهة كل جديد ها

والفكر الاسلامل يقاوم المتلفظ ويرى هيه آفة الجمود وعلة النخلف. ولذلك فان الاجتهاد قانون أصيل يتمثل في القدرة على التجدد والحركة في مواجهة الأمم وحضاراتها وثقافاتها واللاعمة بين قوة الفكر وحركة المجتمع.

و « الاجتهاد » المنطلاخ مقهى يمنى بدل الوسع للخصول على رأى أو حكم لهى مسالة الى بلنظل الشريعة ، وهو اكث طوابع الاسلام والتعديد عن المكر الاسلامي .

وقاعدته أن يهتدى بالقيم الأساسية والقواعد العامة ويتحرك في اطارها بما يحقق العصرية والتطور ويحفظ الطريق الطبيعي للمجتمع داخل الشريعاة .

وقد تحرص الفكو الاشلامي وربيبته الثقافة العربية على سلامة المجرى المتصل خلال التاريخ الطويل باقرار ركيزتين أساسيقين :

اولاهتها: حماية الشيم الأنساندية والمفاهيم الأصالة لهذا الفيم من أن تتواري أو تذبل أو تتخرفا .

ثانيهما : متح باب الاجتهاد لمطاولة العصور المتوالية والمجتمعات المختلفة مع القدرة على الاستأجاجة والمخاصرة وايجاد حلول واجابات الكل من قضايا ومشاكل وتطورات .

ويذلك يكون الاسلام والفكر الاشتلامي متحررا دوما ومتخلصا دوما من الزيوف الدخيلة والافكار المفايرة والمذاهب الوافدة ويظل محتفظا بقوته

وذاتيته في تمس الوقت الذي يكون فيه قادرا على الحركة والانمتاح على المركة والانمتاح على المتكر البشري أخذا وعطاء .

ولاً شك أن المجتمع الاسلامي في العصر الحديث في حاجه الي أمرين أولهما: اقتباس العلم والتكنولوجيا ومشاركة الأمم في هذا التراث الحضاري .

والأمر الثاني هو أن يتحقق له ذلك دون أن يخرج عن أطار عسكره وذاتيته وثقافته ، ومن هنا فأن تانون الاجتهاد هو الأداة المشروعة لتحقيق هــذا العمل ، بوضعه على مستوى الأمم الحية ، دون أن يذوب في تقافأت الأمم وبوتقة مذاهبها وافكارها .

ان حاجة الأمة الى الحياة والتطور تجعل لها من تانون الاجتهاد حافزا للحركة وضابطا لحياتها ، بحيث تستطيع أن تتحرك في حرية داخل نطاق فسكرها وقيمها ودون أن تدع الحضارة العالمية لتفقدها ذاتيتها وشخصيتها وتيمها الاساسية .

والاجتهاد قادر على اداء هـ ذه المهمة ، من خلال الجوائب المنتوحة والمطلقة للاجتهاد ، دون أن يخل ذلك بالقوانين الأساسية العامة مما رسمت الشريعة الاسلامية من حكال وحرام ، والمعروف أن القوانين الثابتة في الشريعة الاجتهاد ميها ولا تحايل على الخروج عنها .

والشريعة الاسلامية هي مناط التنظيم الاجتماعي ترسم اطآرا واسقا له حدود وضنوابط ، وتدع للمسلمين الحق في أن يتحركوا في داخل هذه الخدود والضوابط ويلتمسوا من الانظمة أو الأساليب ما يتفق مع عصورهم وبيئسانهم .

ولقد برز الأشعرى وابن حزم وابن تيبية مَى ازمَاكُ هُصَدرية اجتماعية شبيهة بازمة عصرنا ماستطاعوا أن يحطموا الزيوم ويُدحضوا الشبهات ويقضوا على الدخائل التي تحاول أن تفسد الجوهر أو تؤثر مَى طوابع الفكر الاسلامي وملاحمة وقيمة الأساسية .

ولقد كان مقهوم الاجتهاد في الفكر الاسلامي هو مقهوم التجديد في مجال تصحيح الفهم الناقص أو الفهم المتحرف بالاضافة الى الحقيقة الأصلية ، وكان الأجتهاد والتجديد طابع الفكر الاسلامي والثقافة العربيسة

جميعا وليس طابع الفقه وحده ، القماسا للمنابع الأصيلة ، ربناء عليها مما يتصل بالحضارة والعصر والتقدم ، واعطاء أجابات صحيحة لكل القضايا الجديدة التى يفرضها العصر بحيث يظل الفكر الاسلامى قادرا على مواجهة تطورات الحضارة .

ومفهوم الاجتهاد لا شك هو مفهوم التجديد وهو في أعمق صدوره ايجاد حلول للقضايا الجديدة مع حماية الأصول العامة والحيلولة دون ان يفقد الفكر الاسلامي طابعه وروحه وذاتيته المتمثلة في التكامل والشمول والامتراج بين الروح والمادة والعتل والقلب والدنيا والآخرة » .

وتجمع الآراء الأصيلة أن باب الاجتهاد مفتوح علا يجوز سده ، وأن الفترة الذي وصفت بافلاق باب الاجتهاد فيها ، أنما هي فترة الفزو التترى الصليبي للمجتهع الاسلامي وقد كان القول بتوقف الاجتهاد فيما أنما يعنى المحافظة على الشريعة من أن يدخلها ماليس متسقا مع أصولها في ظل نفوذ أجنبي يخشى من حقده وخصومته ولذلك كان ذلك العمل في حقيقته من أعمال الحفاظ على أصول الشريعة من أن ينالها ضير .

#### التقليب

« التقليد » هو المتابعة بغير يقين عقلى أو اقتناع برهائى ، وهى مرحلة ضعف تمر بها حياة الأغراد والأمم ، والمقلد غى مفهوم الفكرالاسلامى لايعد عالما ، لأن العلم هو المعرفة الحاصلة عن دليل ، وقد دم الاسلام المحاب الرأى الذي لا يستند الى دليل ، وقد رغض الاسلام عبدا التقليد والتبعية ، يقول الامام الفزالى :

« لل التقليد يمنع من الأصالة ؛ والمعرفة التبعيبة ليست معرفة حقيقيدة » ...

وعندنا أن التقليد ليس هو تقليد القديم وحده وانما تقليد القديم والما تقليد القديم بغير والما وهما سيان : تقليد القديم بغير ضرورة وأتساق ، وكلاهما تتحرر منه الأمم التي بلغت مرحلة الرشد الفكري وتسقط فيه الأمم الله اللهم الأمم الأمم الأمم الأمم الله المرر

من تقليد قديمها لتقع في تقليد الأجنبي عنها ، وكلاهما ينسد الشخصية والذات .

ولـكل أمة ثقافتها وقيمها وذاتها ومراجها ، فلا تحتاج الى تقليد أمة غيرها في أسلوب تفكيرها أو تعتنق قيمها ومقاهيمها ، ولـكن الفكر الاسلامي والأمة العربية كانت متفتحة دوما على ثقافات الأمم دون أن تتخلى عن مقوماتها ، والاستعمار يستهدف من دعوته الى ترك تقليد المقديم ودفع الأمم الى تقليد الوافد الأجنبي ، وذلك في محاولة التغريب الجادة إلى اخراج الأمم من مثلها وشخصيتها وتبيعها في الأممية والشعوبية .

ولسكل أمة عطرتها وثقافتها الخاصة التي تقوم على اساس تراثها م

يقول أحد كبار المؤرخين : « لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها يكونون فيها منافسة لتطرق الأعداء اليها . ويكون أفئدتهم مهبط الدسائس نتيجة لتعظيم الذين قلدوهم ، ويكون هؤلاء المقلدون طلائع الجيوش الفالبة وأرباب الفارات يمهدون لهم السبيل ويفتحون الأبواب ، ويثبتون لهم الأقدام ويمكنون السلطان » .

#### الربسا

الربا معناه الزيادة وكان العرب يطلقونه على نوع خاص من معاملاتهم وهو أن يؤجل الدين أو ما يتبقى منه الى تاريخ معين بحلوله يرد المدين ما المحلف مع زيادة معيئة ، والربا في لغنة الانتمناد الحديث الفائدة (Interet) ويرجع استعمالها الى القانون الروماني وكان يعنى بها المتعميض الذي يدفعه المدين الى دائنه عندما يقصر عن الوفاء .

فالربا هو ربح المال المقدم للعرض عن طريق المصارف أو المقرضين بالرباء وهو قاعدة من قواعد الاقتصاد الغربي العصرى وللاسلام منسه موقف واضح هو موقف التحريم القطعي ، وقد أقر الاسلام قاعدته الأصيلة في الأمر « وأحل الله البيع وحرم الربا » .

والتعريف العام للربا يمكن أن يكون بتبادل سلعتين من نوع وأحد

أو من توعين مثقاريين كالقمّح بالقمح أو القمّح بالشعير ، والربا في القرآن له ثلاث عناص :

ا مارة مال أو اغذية أو بضائع لخرى معينة .

٢ \_ فائدة باهطة . ٣ \_ وفاء مؤجل للدين .

فقد اراد الاسلام أن يجعل من التجارة عملا اخلاقيا لااساسا اقتصاديا للتقايض (تبايع السلع) أما النهي عن أكل الربا قواضح في قوله تعالى: يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا اضعاما مضاعمة « وكذلك لا يقر الاسلام أن يدفع المدين مبلغا من المسأل الا أذا تأخر في وماء دينه ، ذلك لأن الزمن ليس سلعة تجارية تباع وتشترى ، من أجل ذلك لا يرى الاسلام أن يزاد الدّين على المدين أذا تأخر عن تسديد ماعليه من المال .

وهكذا يتضح أن الربا متعلق بالدرجة الأولى بالديون المعتودة الني

ولما كان الذين يستدينون هم الذين يكونون على حاجة ملحة الى مايستدينونه سواء اكان مالا عينها أو عرضا من عروض التجارة ، شاء الاسلام أن تكون جميع الديون تروضاً حسنة ( بلا زيادة على مبلغ الدين الاساسى ) .

وتقدير الربا في الاسلام لا يقتصر على الديون المعتودة فقط ، ولكن هناك عددا من أوجه البيع العادى يمكن أن ينتلب ربا في أحوال معيدة ..

وقد حرم ألربا فلى القرآن تحريها واضحاً صريحا ولم يعقب تحريهه تفصيل أو تفريق بين الربا الفاحش أو الربا المعتبدل ، وليس في هندا التحريم ما يعوق النهضة أو النمو الاقتصادي في العالم الاسلامي أو الأمة العربية ، التي تقوم أنظمتها ومشاريعها وحركتها على عوامل مختلفة عن عوامل مدنية الغرب .

فالمعروف أن المدنية الغريفية تقوم على الصراع وتوفير اللذات ، ويغلب عليها الترف وحب الذات ، وفي ظل الدنية الغربية ومن منطلقات الربا والصراع ظهرت الزاحمات والصربات .

ولكن مفهوم المدنية الاسلامية ومفهوم المجتمع الاسلامى الصحيح لايقوم على مثل هذه البواعث بل يقوم على احقاق الحق وازهاق الباطل والسعى لاقرار حكومة عادلة تقوم على الأمر بالمعروف وبذل الصدقات ، والمواخاة والتعاون والتكافل ، لترقية النفس الانسانية واعدادها للكمال . ولذلك فيان الإقتصاد الاسلامي لايقوم على اسايس التزاحم والتسافس والمضاربة ، بل للتراجم والتساهل والملاينة .

وبالجملة غلج شنكل الخضارة الاسلامية لا يقتضى وجود الربا غيه وحكمة تحريم الرباغي الإسلام: الا يتمانع الناس بالمعروف .

يتول لورد كيتس الأستاذ بجامعة كمبردج : من المكن أن تنسب جميع الأغات الاجتماعية الى الرباء وبقدر مايزداد مجتمع ما تقدما على المدنية والمقالمة عائم عنه نصاب الرباعي عين المقدار والنسبة بحيث انه عي مجتمع مثالي سيكون الملغ ( صفرا على المائة » ،

#### الرقيـــق

اقرت الحضارة الرومانية « الرق » وإعترته اساسيا ليناء المجتمع الروماني ، ونصت جمهورية المسلاطون على تقسيم الناس الى قادة وعبيد، ودافع أرسطو عن اقامة نظام العبودية والرق .

والقانون الرومائي لم يكن يعتبر الرقيق انسانا له شخصية ذات حقوق على الانسانية ، بل يعتبره شيئا من الاشياء كسائر السلع التي يباح الاتجار فيها ، اما الاسلام فانه وضع قانون لصفية الرق ، بعد ان حصره في دائرة ضيقة ، واقام بين الانسان ورقيقه علاقات جديدة كريمة لم تكن موجودة من قبل ، وحيب اليه العتق وقرر للأرقاء حقوقا لم تكن لهم من قبل .

كما قيد الاسلام الاسترقاق ، بحرب شرعية على أن يكون المجاربون من غير المسلمين ، ودعا الاسلام المسلمين الى رعاية ارقائهم ، ونها النبي عن أن يقول « هذا عبدى ، وأمر باحترامهم والانعطاف لهم . ولم يُبطل الأسلام الاسترقاق لأنه كان واقعا من انظمة المجتمع القائم، ولم يكن من أليسير الفاؤه الا بالتدريج كما اعطى الاسلام الأرقاء حقوقا لم يحلم بها احرار الأمم السابقة « الخوانكم خولكم » .

يقول الدكتور جورج يوست في كتابه خاموس المسكتاب المتدس (۱) السيحية لم تعترض على (العبودية) من وجهها السياسي ولا وجهها الانتصادي ولم تحسرض المؤمنين على منابذة جيلهم في آدابهم من جهة العبودية حتى ولا على المباحثة فيها ، ولم تقل شيئا ضد حقوق اصحاب العبيد ، ولا حركت العبيد الى طلب الاستقلال ولا بحثت عن مضار العبودية ولا عن فسادها ، ولم تأمر باطلاق العبيد حالا ، وبالاجمال لم تغير النسبة الشرعية بين المولى والعبد بشيء ، بل بعكس ذلك قد أثبتت حقوق كل من الفريقين وواجباتهما ، وهكذا كانت عبودية الإنسان في أمم الأرض عندما ظهر الاسلام فهو نظام كان معترفا به من كل الأمم ، وأسواقه قائمة غي كل مكان وآثاره موجودة في بيوت الناس ومجتمعاتهم ،

وقد أمر الاسلام:

أولا \_ بحسن معاملة من تحت أيديهم من الرقيق الى أقصى ما يمكن أن تسمو اليه الفضائل الانسائية .

ثانيا ـ الترغيب مى تحرير الرقيق الى اقصى ما ينتظر من دين عالمى جاء لملاج عيوب المجتمع وبحسن توجيهه نحو الفضائل .

ثالثا \_ وضع قاعدة المعاملة بالثل في الحروب الدوليسة فيما يتعلق بالأسرى ومبدأ الاسترقاق .

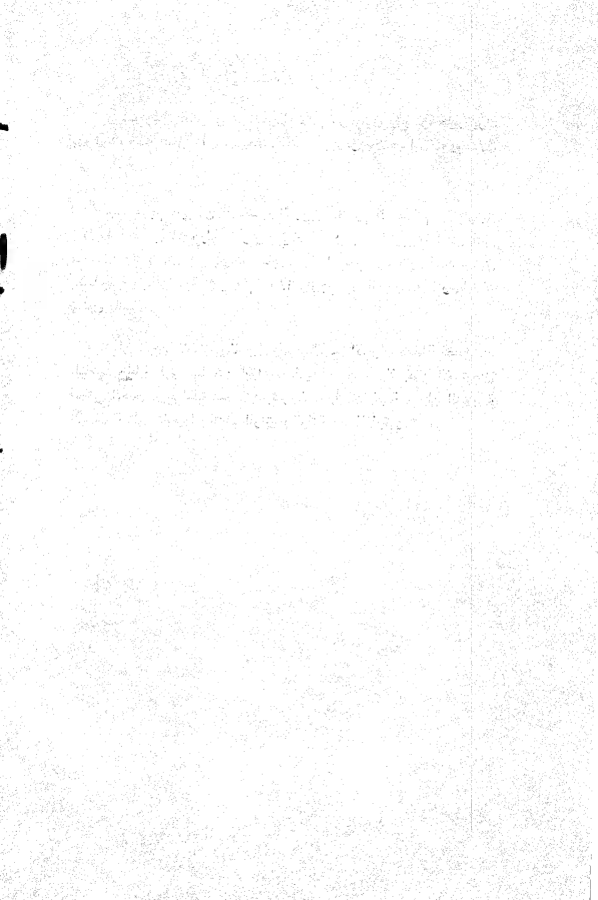
وقد تص القرآن على أيجاب تحرير الرقيق في سورتى التوبة والنور، وحمل من مصارف الزكاة تحرير الرقاب (أي تحرير الملوكين) وجعل من حق الرقيق أن يطلب من مالكه التعاقد سعه على مبلغ من المال يدفعه له لسعيه في سبيل التحرر من الرق « فكاتبوهم أن علمتم فيهم حيرا » كما حمل الاسلام تحرير الرق قدية عن أمور كثيرة ،

<sup>(</sup>ال) ( سن ۱۰ ا تا التا طبعة بيروت ۱۹۰۱ )

والاسترقاق الشرعى فى نظر الاسلام هو الذى يقع فى حرب يراد بها اعلاء كلمة الحق على أن يعامل المترق بالرفق والاحسان كما يعامل الابن والأخ .

وقد هاجم كثير من المكتاب الغربيين مناهيم الاسسلام في الرقيق واثاروا الشبهات حولها ومن هؤلاء المكردينال لانبجري الذي القي محاضرة عام ١٨٨٨ في باريس هاجم فيها الاسلام ورد عليه احمد شفيق باشنا بكتاب بالفرنسية نشر عام ١٨٩٠ وترجم الى العربية . ومما قاله شفيق باشنا :

« أن الدين الاسلامي لا يبيح بأي حال من الأحوال معاملة أحد من الناس معاملة الرق أذا كان أبواه مسلمين حرين • ولا يكون الاسترقاق الا في الحرب ومع ذلك فهو مقيد بشروط وروابط معلومة • وأن الشريعة الاسلامية تأمر تابعيها بالتزام الرقق والرافة مع الملوكين » •



# الباباالابع

## قضايا الفكر والاجتماع

المروبة والاسلام الأمسالة الأهجار والبطولة العصرنسة العصور الوسطي الأساطي عصر الانحطاط الاستشراق علة تأخر السلمين الاقتيساس الالماد الغيبيسات الفلكلور التسامح التطور الفكر والعنصر التمقيل القسيم التمريب المكتب الصفراء كتب المساضرات التقدم التكامل اللاتينيــة التورائيسة اللاهبوت المنهج العلمى التجريبي التوحيـــد الرأة وتحرير الرأة الثورة الفرنسية الجرح والتعديل المافظـــة المرفة والمقيدة المبرية المشل الأعلى الجهاد

منطق أرسطو
المسرح والفكر الاسلامي
القرآن والأدب
هزيمة المعتزلة
حوده المضارة

حرية الفكر الخطيئية الدولة الثيوقراطية رجل السدين العلم والسدين العقل المسربي الوسطية

V. L. March

Cant .

Kar ik

William

1 The minimum L

1. . . .

Armen-By.

The L

11

11 \_ 21.1

I was

The second

Lip, & Was as

in 3 Heaven

4. 40

And the second

own Ward Jd

is do him.

The second second second second

and the same

Same Same

Jan Land

114

MALL Wall

## الأمسالة

and the state of t

house the single and being the miller and

ي ماتذال الاللاصالة » هي الخطو التحديلي التي تواجه المجتمع الاسلامي والفكر الالملاهل بمعت طلقات تحديات « التقريب » التي تحاصرنا من كل جانب ولا تدع مجالا وإحداد ون ان تواجهه بالشعامة والراون .

ان المحاولات علها تستهدف اثارة « ضباب » شديد يحجب الرقية الحقيقة أو يموه الواقع ، أو يحدث تداخلا بين الحق والباطل ، فلا يجد المبلم الا يعيرة شديدة يحتلج فيها الى المسوء الكاشف والنور الهادى ازاء هذه المالمت المتراكبة المتى شحاول أن تجتاح الأصالة وتحتوى هذه الأمة وتصهرها في جوتقة الأملية المتقتد كانها الخاص وذاتيتها التى بها تسمت أية الاسلام .

ومن هنا جاءت المحاولات المسهومة التي تحاول أن تصور الاصللة بغير مفهومها الصحيحاو تزيف ابعادها الحقيقية مع المعاصرة ومع التغريب، ويه التراث ، كذلك فانسيه نجد انفسطا المام تفسيرات عبيدة لسكن قيمة من الفهاهيم نجد تفصيرا ماديا خالصا ، ونجد تفسيرا ماركسيا ، ونجد تفسيرا « قرويديا » أو تفسيرا وجوديا وتضيع «الاصالة» بين هذه التفسيرات لأن إحدا لا يقول ماهي وجهة نظى الاسلام الذي هو نظام مجتبع ومنهج حياة .

وفي هذا يصدق قول المستشرق « هالملتون جب » لقسد اسستطاع نشاطنا المتعليمي والثقافلي، عن طريق المدارس المصرية والمسحافة انيترك في المسلمين ولو من غشير وعي منهم امسرا يجعلهم في مظهرهم العسام « لا دينيين » الى حد بعيد ، ولا ريب أن ذلك خاصة هو اللب المثمر في كل ماتركت محاولات العرب لحمل العسام الايسلامي على الابتعساد عن حضارته من آثار م ، المد

ونرى وكأن الاسلام معزول عن الحاة والنظم والشافة ، كأنما ليس له في كياننا وجود ، وحين نواهه الحضارة الغربية يقولون أن هناك من

يرفضها وهناك من يراها الطريق الوحيد ، ويحاولون القول بأن هناك مدرسة تتوسط ذلك وتحاول أن تجمع بين التراث والمعاصرة ، هذا الكلام مازالت تردده دوائر التغريب منذ اكثر من خمسين عاما .

وهذا من النهويه الذي يريد أن يصطنع مذهبا انتقائيا ، يريد أن يجمع شيئا من التراث التي شيء من الحضارة ، وهي محاولة تدرج نحو مقدان ملامح الشخصية الأصيلة بالتنازل عن أشياء وقبولي أشياء تم تعصف المعواصف مع استعلاء النزعات الغريبة بها بقي من التراث ، ويحدث الإنصال المامول عن التراث ، عن الماضي ، وبذلك تنتهى قضية الأصالة ، ويحدث مايسمى بالانقطاع الحضاري -

والواقع غير ذلك ، غان الفكر الاسلامي لم يقبل طريقة الانتقاء التي قسدمها بعض الباحثين أبثال رفاعة الطهطاوي أو محمد عبده أو غيره ولسكنه دعا الى أن يقلم (أساس) من الدعائم الأصولة للاسلام ثم تعرض معطيات التراث ومعطيات الفكر الوافد جميعا على هذا الأساس ، وفي ضوئه يمكن تقبل ما يقبل شريطة الا يكون ذلك معارضا للأصالة أو معطلا لها أو حاجبا لأي ملمح من ملامحها .

وجاء اليوم من يدعو الى تجديد الفكر العربى ، بتجديد دعوة الانتقاء من الترث ومن الحضارة ، وهى محاولة زائفة يراد بها اعلاء عناصر معينة من التراث ليست هى العناصر الأصيلة نبيه ،

اعلاء الفكر الباطنى والغنوصى واليونانى والمجوسى التديم الزائف الذى حطمه (التوحيد الاسلامى) وكشف عن زيفه والذى جاهد المسلحون (احمد بن حنبل والانسعرى والغزالى وابن نيمية وابن حرم) في سبيل تقديم التصور الاسلامي الأسيل ، خروجه على مفاهيم الفارابي وابنسينا وابن الداء ندى وابن عربى والسهروردي والحلاج وغيرهم من خصوم الاسلام الداعين الى هدم مقوماته ،

ولقد كشف أبرار المسلمين وقادتهم عن أن الطريق الوحيد هو التماس المنابع الأصلة وهي الضوء الهادي والكاشف الي ( الأصالة ) .

نحن لا نطلب من حصالات الفرب الا ( العلوم التكنولوجية ) وحدها ، ومن حقنا أن ناخذها دون أن ناخذا معها ( السلوب العيش الفربي ) الذي

يختلف عن قيمنا واخلاقنا ومفاهيمنا . . ولا صحة مطلقا الزيف الذي يدعيه التفريبيون من أن هناك ارتباطا بين العلوم التكنولوجية ، واسلوب العيش الذي هو منهج خاص بمجتمع مختلف .

وأمامنا تجربتان سابقتان ، الأولى تجربة المسلمين حينما نقلوا علوم اليونان والفرس والمهنود دون أن يأخذوا ثقافتهم وآدابهم ، والثانية هى تجربة الفرب حينما نقل علوم المسلمين في عصر النهضة دون أن يأخذ عقيدتهم أو اسلوب عيشهم .

وكل مايقال مى هذا الصدد فهو من قبيل التمويه الزائف الذى لاتقره قوانين المجتمعات ولا نواميس الحياة .

أما العلم التكنولوجي نهو ملك البشرية كلها ، وكانت لنا نيسه مشاركة ، وكنا من بناة دعائمه الأولى ، فالمسلمون هم الذين قسدموا اصول المنهج التجريبي ، ولذلك غان من حقنا ان ناخذه متى توافرت لنا الأمكانيات العملية والخبرة ، على ان نصهره غي بوتقة الفكر الاسلامي واللغة العربية حتى يدخل مرحلة الأصالة وحتى تنطبق عليه توانين الاسلام غي العلوم والحضارة : « سلاما وامنا ورحمة وعطاء للبشرية واخاء » .

#### \* \* \*

وهناك تضية : « الأخلاق والتقاليد » وهي تشية يموهها التفريب ويحاول أن ينسد الفوارق المبيقة بين الأخسلاق التي هي جزء من الدين والتي هي قائمة بالحق ، لها طبيعتها الثابتة التي لا تتفير ، وبين التقاليد التي هي من صفع المجتمعات والتي تتفير مع تفير الزمان والبيئات .

ولقد حرص التغريب والاستعبار على اعلاء التقاليد واضعاف الأخلاق حتى سيطرت على مجتمعاتنا تهاما ، وأن من حق الاسلام علينا أن نكشف هذه الآغات والعلل التي دخليت على مجتمعاتنا من العادات القديمة ماختلطت بالدين حتى كادت تغلب عليه ٠٠ وأن علينا أن نعزل عن جوهر ديننا تلك البدع والخراهات والعادات التي تحاول اليوم أن تسيطر على مجتمعنا وتزيح الأخلاق الاسلامية الأصيلة .

ونجن في بهذا: لكله علينا أن نهندي بهدي القرأن ،

ولا ربب أن الحافظة على شخصينا من أن تجتاحها عوامل التحول والاحتواء والاخلبة هو اكبر الأمانات في هذه المرحلة من حياتنا ، ذلك أن المحاولة التي تجري الآل هن طريق الصنهيونية والفكر التلمودي ومفاهيم العاوم الاجتماعية والايملوجيات وعضطريق المتبتسير والاشتشراق والتغريب تستهدف (اذابة) المسلمين عني القكر الأملى ، بخلع ذلك اللباس الذي يميزهم عن العالم ، بالقضاء على تلك التيم والاحلاق والمناهج وأساليب الحياة وطرائق المعيش التي تجعلهم في الناس شامة ، وتسييزهم عن المالم الغربية والشرقية على السواء ، وتلك (ميزة ) المسيلة دعاهم اليها دينهم وحرص عليها نبيهم ، وثبتها كتابهم « صبغة الله ومن احسن من الله صبغة الله صبغة الله ومن احسن من الله صبغة اله صبغة الله المناس المناس

وستظّل الأسس التى بناها الاسلام لهذم الأمة هي الدعائم المصيفة التي تحول بينهم وبين الانصهار في بوتقة الأمهية أو الاحتواء ، وسيطل في مأمن من كل خطر ما استمسكوا بهذه الاسس وعلى ضوئها استقبلوا من أمرهم كل جديد وكل تغيير ونظروا في كل ما يعرض عليهم من أمور العصر أو الحضارة .

ان كل هذه المحاولات التي يرسمها التغريبيون والتلموديون من وراء الماركسية والفرويدية والوجودية والبرجماتية تحاول أو تضع اهواءها في مناهج وتضع احلامها في السيطرة على هذه الأمة في منططات . هذه المناهج سينكشف زيفها ، كاهذه المنططات سعوف يتحطم هدمها .

ولقد تحطمت عنى السنوات الأخيرة سناهج ومخططات ، وتبيئ غشل احتواء الاسلام وغكره وأمته ، وبعد سنوات طويلة من محاولات الليبرالية من ناهية ومحاولات الليبرالية المسلم ومحاولات الماركمية من ناهية اخسرى ، ومن بين ذلك دعوات تختفي وراء الفرويدية والهجودية ومذهب العلوم الاجتماعية وغيرها من دعوات تختفي وراء القرويدية مسلحبة خططاط بروتوكولات صميون . كان دعوات تختفي وراءها التلوه ينة أوشكت أن تسقطت في مصيدة ( الأمهية ) الظن أن درة تاج الاسلام قسد أوشكت أن تسقطت في مصيدة ( الأمهية ) ولكن هل توقف عن اتقاد اساليب ولكن هل توقف عن اتقاد اساليب عني الغرب عني الخطير في اذابة المسلمين غي الفكر الاممى ،

وتمويه الأفسول الأساسية للفكر الاسسلامي باثارة الشبهات كولا القيم

Maria January Land Color

ان حقيقة واحدة لا يسال الى تجاوزها: أن المسلمين (أساسا) يعرضون عليه ما سبقدم اليهم من التراث أو من الفكر الوافد ، وان كل محاولات الفكر الليدرالى والفكر المساركسى في التطبيق قدد أثبت فشلها وزيفها ، وان المجتمع الاسلامي قد أعلن ، رغضه للحسم الفريب وأنه معد تجربة استمرت الآن أكثر من مائة عام نستطيع أن نعلن في وضدوح وصراحة قشل التجربة الغربية في مجال التعليم والبيياسة والاجتماع والقانون ،

وان طريقا واحدًا ليس غيره هو الطريق المفتوح امامه الى استهادة متدراته مع الاحتفاظ بشخصيته وذاتيته واصالته : هو طريق التسرآن والشريعة الاستلامية .

## ه البطولة البطولة

يخطىء كثير من ماحثينا عندما ينساقون وراء مفهوم غربى للبطولة فى تقدير طابع من طوابع الفن كالتماثيل أو ما يطلق عليه تجسييد البطولة فى المهرجانات والاحتفالات الاستعراضية .

مندن من التمامنا لأى جانب من جوانب الفكر أو قضاياه يجيد ان النيس جوهر قيمنا وداتيتنا حتى لانقع مى عنى خطأ كبير هو التماسنا المهام دخيل علينا وهجر المفهومنا الأصول أو تجهيد له .

ساب على « البطولة » تهمة من القيم التي تتمثل في مختلف الثقافات والافكار الانسانية ع شراتية وغيبهة ، لوربية أو السيوية أو لقريقية ، وهو أمو متصل بكل المذاهب والأدبيان والمعوات ، ولينكن هذه القيمة الانسانية الكبرى، يختلف الوائد فيها أو يختلف منهومها ، في كل ثقافة عن الأخرى ، وبكل أمة عن عبرها » استعدادا من تواثها وجوهز فكرها .

وَعَى مُكُرِّنًا العَرْبِي الأسلامي يبدو الأمر واضحا وضوحا لأيحتاج الي خُدَّناء منعن عَيْ مُكُرِّنا الاسلامي وثقافتنا العربية نكرم البطولة وتضعها

موضع التقدير ولكنا نختلف عن الفكر الغربي في أساليب تقديرها وتكريمها ان هذه القيمة عندنا لها مفهوم بختلف ، والتماثيل تجسيد مادى للبطولة يتفق مع ثقافات أمم مختلفة ، ولكن الفكر الاسلامي العربي يعق فطرته وحوهره وذاته وطبيعته ومزاحه اذا تقبلها ٤ وتقدير البطولة في ثقافتنا يكون بتكريم العمل الذي قدمه البطل وبنشر الفكر واعزاز الراي وهو تخليد معنوى ، يقوم على تقدير المكلمة ولا ينصب أبدأ على تقدير الفرد أو تقديسه أو وضعه في صورة بيدو منها في مجال التأليب أو مايشبهه على النحو الذي عرفه الأغريق قديما حين رفعوا أبطالهم الي مصاف الآلهة وانصاف الآلهة . والأمم الغربية مستمدة من نظرتها ومن تراثها الأغريقي القديم تجسد الأبطال في أشكال مادية ؛ ويرجع هذا أصلاً الى الطابع الوثني المستمد من غلسفات اليونان والهنود ولكن الاسلام والفكر الأسلامي له طابعه ومفهومه لهذه القيمة الانسانية ، فبطولة الاسلام: بطولة فكر لا بطولة تماثيل وأحجار ؛ وليس في الأسلام هياكل تدبر ولا بعلبك ولا الأهرام ، وقد عرض لهذا الرأي كثير من الباحثين ، وفي مقدمتهم الدكتور عبد السلام العجيلي الذي يقول وربما عد البعض هذا الفهم نقصا ولكني أعتبره من مزايا العبقرية فلم يخلف العرب ( والسلمون ) ماخلفته الأمم الأخرى ، فاوابد الحضارة العربية لم تنحتها من حجارة أو تسجلها الصخور بل سجلتها الأعمال الحية .

ويبدو هذا المعنى واضحا من وراء الوعى فى قول عمر بن عبدالعزيز لرجل كتب يستاذنه فى بناء سور للمدينة ، قال عمر ( حصن مدينتك بالعدد ) وكمهن سور يزوره السائحون وهو مبنى على اساس من الظلم والجور ، ويمتد اثر هذا الفهم الى الفن الاسلامى ،

يقول الدكتور المجيلى : ان فن العمارة العربية لم يتميز بالضخامة والرسوخ بينما تميز بالجمال والدقة وخفسة الظل فهو لم يقصد به أن يطاول الدهر وانما أريد به أن يكون متعة للعين والروح ، ومعنى هددًا غلبة المعنويات على الماديات في طابع الفن والبطولة ، ويصل هذا المعنى الى غايته بالقبول بأن الذوق الاسلامي العربي لم يتعلق بالتصوير كفن من الفنون الجهيلة ، ليس لأن الدين نهي عنه بل لأن الروح العربية الاسلامية لا تهيل الله ولانه لا يتفق مع غطرتها التي تجد مجالها الفتي في «الكلمة»

وليس هذ منهوم الذوق العربى وحده ولسكنه في الحق انها يمثل منهوم الفكر الاسلامي الأصيل المستهد من جوهر الاسلام والقرآن أصسلا وربما أخذ به العرب وعمقوه ، وإن تخلف في أجزاء أخرى لغلبسة الفلسفات الوثنية السابقة للاسلام .

والنن الذي تعلق به العرب واخلصوا له تبيل نزول القران هو الشعر ، لأنه أرضى رغبتهم في الحيوية والاستثارة وجاءت الموسيةي امتدادا للشعر واتصالابه والفارق بينهما هو الفارق بينالسذاجة والترف، وجملة الراي أن الطابع العربي الاسلامي في النن والحضارة هو طابع الحيوية والروح العلمية ، ملخصا في كلمات قليلة « أعمال خالدة لا آثار خالدة » .

#### الأسياطر

كلمة (Historia) كلمة يونانية بعناها « خرافية » وهى الني دخلت الى العربية في عصورها الأولى فاصبحت الأسطورة أيضا كلمة (Mythology) الميثولوجيا » وقد كان لدى الأغريق القدماء قصص كثيرة عن ماضيهم تدور حول أبطال عظماء » هذه الأساطير كانوا يفسرون بها الحياة والطبيعة والخير والشر » وكانوا يؤمنسون بأن هذه الأمور بأيدى آلهة وآلهات » وقد آمن الرومان بآلهدة الأغريق واطلقوا عليها أسماء رومانية كما أضافوا الى الأساطير الأغريقية كثيرا من أساطيرهم وتستعمل كلمة (اسطورة) في التعبير عن الأعمال الخارقة وتدور حول الآلهة وتختلف عن الملاحم التي تسجل أنعالا أنسانية » ويرى العربيون أن بين الأسطورة والدين علاقة » وكثيرا ماتحكي الشعائر أخداث أسطورة والأسسطورة في الأغلب تحكي بمنطق العتمل البدائي ظواهر الكون والطبيعة والعادات الاجتماعية » وثمة تفسير يرى أن الأسطورة ابتكرت للابانة عن الحقيقسة في لفسة مجازية » ثم نسى المجاز المقصدود وجرى تفسيرها حرفيا ،

ولا يسل العلماء الآن بنظرية واحدة تطبق على الأساطير ، والاصح عندهم التفسر الماص بأساطير كل أمة ، ومن حق أن يقسال أننسا حين نتحدث عن لأساطير أنها نتحدث عن عالم مختلف عنا وربما لا يتطابق تطابقا كاملا معنا ، غاختلاف الثقافات والأمزجة بين الشرق والعرب يؤكد

وجود خلافيات عميقة على مختلف مهاهيم المنون والآدام؛ والقيم الاجتماعية والنفستية ، وعلننا حين نتجدث عن الأساطي أن ننظر أمما لها عالمها وتحدياتها عوكنك الأمر على القصدة والمن والدين ، والأغريق واليونان لهم على هددا طوابع وقيم تخالف جو الشرق الذي غرف بأنه مبعث الأنبياء ومتنزل الديانات والذي طبع منذ القديم بطابع الايمان بالله .

والخرافية لم تكن واضحة تماما عند العرب ، ومن هنا فان الاساطير التي عسرفت عنهم تليلة ، أما الفراعنة والفرس والهنود فكانت لهم الساطيرهم المستركة الأصل الوثنية الطابع، ويجمع العلماء انهذه المجموعة من البخرافات انها كانت تهدف التي تعليل خلق الكون والله والابطال ، ويمكن أن يطلق على الميثولوجيا : « علم الانسان القديم » ، وقد اعترف الأغريق بأن اسماء الآلهة رموز لقضايا طبيعية وفلسفية ( ابولو ) يرمز الى النسار و ( ميرا ) ترمز للهوا و أسرات الى حرب العناصير الطبيعية .

وترى بعض النظريات أن هذه الآلهة ليست الا أسماء أهراد من البشر قايوا بأعمال باهرة البستهم المتخليد الذي رقى بهم في نظر الأغريق الى مقام الآلهة وأنصساف الآلهية ، وهو نوع من عبادة الأموات أو عبادة الأبطال .

وهذا المعني غربه على الفكر الاسلامى كله ، هذا الفكر الذى عرف بوضوحه وصراحته وبساطت منذ جاء الاسلام ، حيث يقوم الفكر كله على قاعدة التوجيد الخالص لاله واحد ، لامتعدد، ولا يبوت ، ولا يجارب البشر، ولا يصارعهم ، ومن هنا تختلف بفاهيم عديدة من التضايا الخاصة بالطبيعة والخلق والتاريخ بين مفهوم الاسلام ويفهوم الهلينية .

فالبطولة في الاسلام هي بطولة المعبل والكلمة ، وليست بطولة الفرد نفسه ، ولذلك فان الأبطال في الاسلام ظلوا في درجسة الانسان ومكانه حي بالنسبة لأعظم شخصية فل التاريخ الاسلامي كله وهو النبي محمد صلى الله عليه وسلم إلى وما محمد الارسول قد خلت من قبله الرسل ) ، إقل إنما أنا بشي مثلكم يوحى إلى ) ،

وهكذا يقطع الفكر الاسلامي قطعا ببشرية الرسول ، وبانعدام عبادة الأبطال أو ترقيتهم الى كالهة وأتلساف آلهة ، وتبدو هذه التفرقة بين المعلامي على تطويل الاله ، عضلا عن تعدد الآلهة ،

مالهلينيون يصفون الآلهة بالمساهرة والمطراوة ومالشرامعة والمجنون، علم يتزوجون المهاتهم وأخواتهم ثم يصلعون أجسادهم ويرتون وياكلون لحوم المبشر (١) ل

وهناك آراء تقرر أن وضع الأساطير عند الهلينين وغيرهم أنما كانت للدة والامتاع والايناس ، وليس للاختبار أو لأعطباء المعلومات ، ويقول الباحثون المتضطون أن الميثولوجية تصور ثقلق الانسان والمحون وخلق النجوم والشمس والقمر ، وأصل الموت وتعنى بسير الأبطبال ، والقرها يكور حول قصية واحدة في روحها ، ومبدؤها عاشق ومعشوق يعترف احدها خطيئية غيتواري عن الأنظار الوت المناه يكون سنبث الأغيراق حيادة أو غلا مسببة عن عن المنظار الوت المناه عن المناه ال

وقد قُذْفِ أَلْفُربِيُونَ : الفكر الاسلامي والأدب والثقافة العربية بقدر ضخم من هذه الأساطير 6 وعنى كثير من الكتاب والأدباء بترجمتها ومحاولة اغراق الأبب العربي فيها 10 وجرى البحث حول الاستاطير في الأدب العربي نفسه وكان من أهم هموم المستشرقين والبشوين البحث عن الإساطين، وقال رينان أن العرب ككل الأيم السامية ليس لها اساطي في شعرها ولا في عقائدها ، وإن هيذا يدل على ضيق الخيسال الديهم ، وقد عمد البعض الى بعث الأساطير العربية في عصر ماقبل الأسالم ، وقيها وصف العرب لالهتهم ، وقد وجدوا من ذلك شيئا ليس بالكثير ، ولا بهدده الصورة الهلينية ، ومرجع هذا في الأغلب الى أن الوثنية العربية كانت وثنية تقليدية الم وايست فلسفية واثها لم التعبق هذه الألوان ، فقد كانت العرب على دين ابراهيم وهو دين التوحيد ثم النحرفت الى وثنية طارئة ، غلما جاء الاسلام قضى على هذه الآثال ، وقد حاول طه حسين وغيره انتحال أساطير حول سيرة الرسول والف عنها كتابا هو على ( هامش السيرة ) وقد عارض الدكتور هيكل هددا الانجاة ووصفه بأنه اتجاه خطير من حيث حرص المسلمين طوال العصور على تنقيسة سيرة الرسول من الأساطير وابغادها عنالروايات الخيالية والوهمية التيحاولت الاسرائيليات الصاقها بها (٢)

<sup>(</sup>۱) أنيس غريحه ، مجلة الأبحاث ، م/ع (۱ ، ۲ ) راجع المعارك الأدبية لأنور الجندي ،

وإذا جرت المحاولة للربط بين الاسطورة عند العرب قبل الاسلام وعند الاغريق عقد ثبت أن هناك عارقا بعيدا بينهما يستمد أصوله من مزاج الشعبين وطبيعتهما المتباينة عضلا عن اختلاف الجغرافيا والتاريخ فضلا عن الوضوح الموجود في البيئة العربية ، وفي هذا يقول الشوباشي : بينما الشيعر الأغريقي الملحمي يصور عالما وهبيا لاتكاد تقود صلة بينه وبين الحياة المحقيقية للمجتمع الأغريقي وتصف آلهت وعمالقته وفرسانه بأنهم يتميزون بقدرات غير آدمية ويحققون الموارق ويتسامون وراء شهوات واطهاع واحقاد ويأنفون أن تغلب عليهم الرحمة أو تحس تلوبهم بحب أو حنان ويرتكبون في سبيل تحقيق غايتهم أثاما تتقزز بنها النقول ولا يعتمدون على الأجمعادا قلحسب وللكنهم يمثلون بالجثث ، والمراة تأسية كالرجل فهناك أمرأة تشترك مع عشيقها في قتل زوجها والتنكيل بالنائها وأخرى تتزوج بأبنائها .

وبينها كان ذلك الشعر يرسم طك الصور المشوهة المخيفة ، حرص الشعراء العرب القدامي على تصوير عالهم الحقيقي بما نيه من خير وشر وتحليل عواطفهم كما احسوها ، ووصف الاحداث على نحو ما وقعت لهم، وهناك نبارق آخر اشار اليه الشوبائي وهو انه بينها كان الشعر العربي ديوان علوم العرب وأخلاقهم وأخبارهم ، كانت حكسة الشعر الأغريقي اتربوية ،

وبينما كانت الملاحم الأسطورية البونانية تقوم على شطحات الخيسال والأغراب 4 يان رواة الشعر العربي يحرصون على صيانته من كل تغيير أو تحريف ،

وينصل بالغوارق البعيدة بين مقهوم القرب للأساطي ، قارق الطبيعة النفسية الواضحة الصريحة في العربي والجو المسكشوف في الصحراء، بينها هناك وحشة الجبال وقسوة الطبيعة ، ولهذا الخلاف الجذري

<sup>(</sup>١) ص ١٣٨ رحلة الأدب العربي الى أوربا للشوباشي ،

<sup>(</sup>٢) الرسالة م ١٩٤٩ ص ٨٢٤ .

<sup>(</sup>٣) نفس المسدر •

لم يترجم العرب والمسلمون الميثولوجيسا والأساطير والاليسادة اليونانيسة وتالوا : انها تعبيرهم الأسيانية الهلينية ، ولهم تعبيرهم الأصيل عن النفس العربية .

وتختلف الميثولوجيا اليونائية عن الميثولوجيا المصرية القديمة أيضاً كما تختلف عن الميثولوجيا اليونائية والميثولوجيا الاغريقية تدفعها حيوية عارمة الى كل تصرفاتها ، حيوية لا تغرض المدل والحق والخلق والضمير لانها حيوانية عاتية شهوانية باطشة ، والآلهة في الميثولوجيا المصرية القديمة تسيطر عليها فلكرة العدل والخلق والحق في المغالب » .

أما الاسلام فينبذ نهائيا قسكرة الشهوة والظلم عن ذات الله ، وفكرة القدر في الاسلام لا تتفق مع الفكرة الاغريقية ولقد حاول كثير من السكتاب ترجية الميثولوجيا الاغريقية ولسكنهم كانوا يحصون أنهم ينحتون الصخر، وذلك للفوارق الواضحة بين النفس العربية والنفس الاغريقية ، وقسد أشار الى ذلك كاتب الرسالة حين قال ان الصعوبة الاساسية في الاساطير واستلهامها ليست في الحاجة الى الفهم ، غالفهم قد يكون مهكنا بالشرح ولسكن الصعوبة الحقيقية كاهنة في الشعور بها في أعماق الضمير ، وللسكن الصعوبة الحقيقية كاهنة في دمه أن الأسطورة تنبع من ضمير الشعب لا من رأسه ، وتعيش كامنة في دمه واحساسه وهي تراث شخصي لكل شعب لايمكن نقله اليضمائر الشعوب الأخرى ، كما لا يمكن نقل الثقافات الى الرؤوس بل كما يمكن نقل الاعمال الأدبية التي لانتوم على أسس وراثية كالأساطير، ولابد أن تعيش الأسطورة حياتها في تاريخ الأمة وضميرها حتى يستسيغها ذوقها وتنبض لها تلوبها. لهذا لم يكن ممكنا أن يشعر العرب بجمال التراجيديا الاغريقية والمستندة في صميمها إلى الإساطير لأن تنقل إلى تراثهم كما نقلت الفلسفة لأن ألفلسفة تراث ذهني في الأعلب والابسطورة تراث شعورى في الصبيم .

### المستشراق

ان البيمط تصوير للاستثيراق واعمله عشو أنه « استخدام العام في خدمة السياسة » والاستشراق بعضه متصل بالنفوذ الاستعماري وبعضه متصب متصل بالثقافات الغربية والمسيحية ، وبعضه متعصب متعصب مناب

رومن هنا فقد كانت مادته في الأخلي نابعبة لتغذية حركة النيشير وكانت آراؤه وملتقطاته انما تمثل «مادة» خاما يستطيع التبشير استعمالها في دعم خططه ، وفي اثارة عوامل الخلف وتأريث الشبهات بما يحقق مخططه ، والأستشراق الأا كان خاضعاً لنفوذ ديني أو سياسي فاتما يدرس القضائيا بوجهة نظر مسبقة وبأحكام مقررة وبأهداف واضحة أساسها خدمة النفوذ الاستعماري ، وتوامها التعصب والاتهام للشرق والانسلام والبعروبة ، ومهما صيفت كلماته في اسلوب له طابع علمي فانها تنطوي على فدم الحيدة وعلى لا انحياز ، وقد عمل عدد كبير من رجال الاستشراق في شجال المنشير ، وكانت كتاباتهم وقودا خطبا في ايدي البشرين ومن هيؤلاء مرجيعوت وماسليون وهستري لامنس ولويس شيخو وفنسنك وجولدزيهر ويهم إن الدو المستشرةين تعصما على الاسلام واللغة المربية،

وقد يتحدث الكتاب بساطة وحسن نية عن الدور الذي حققه الاستقراق في بعث التراث التعريق الاستلامي ، ونحن نعرف أن مصدر اهتمام المستشرقين بالشرق والاسلام لس مجردا ولا خالصا لوجه العلم

والحق انما يرجع الى ان العالم الاسلامي واقع في قبضة استعمارهم فهم يدرسون تاريخه وادبه بهيدة، محدد ، وهو التعرف الى نفسية هذه الأمم ليكيفوا مواقفهم وسعاملاتهم وعرفوا من اى جهة يستطيعون اخضاعة . وما هي جوانب الضعف فيه التركيز عليها وما هي جوانب القوة فيه للقضاء عليها ، وذلك بهديف أن يبتى نفوذهم ويستمر ، وهم في كل ماكتبوه قد عمدوا الى وضع : ( الاسلامواللغة العربية والثقافة والتساريخ ) في قفص الاتهام ، وحملوا كتاب العرب والمسلمين على الوقوف موقف الدغاع ورد السهام .

واذا كان المستشراق خالصا لوجه العلم غلماذا يركز على الجوانب المنسيقة والروايات المدخولة والمشبهات ؟ ولم اذا يركز على النصروص الفلسفية حين يدرس التسروف وعلى الباطعيات حين يدرس التساريخ ولماذا يولى اهتمامه للجلاج والسهروردي على العراسات الصوغية وليو نهاس ويشار في العراسات الادبية وأبو بكر الرازي وإبن الرافندي في الدراسات الفلسفية ؟ ولم اذا يهاجم بعنف المعنى وابن خلدون والغزالي ولماذا لا يعنى بالاصالة في الفكر الاسلامي ويهملها ثم يركز على الآثان الفارسية والهنسدية واليونانية أو لماذا يبعث من جديد تلك الشبهات التي أثارتها الشعوبية قديما ويعدد النظر فيها ولماذا يركز على المتلافات بين المسلمين والمرب حتى لا ثثم لهم وحدة في محاولة تأريث الخمات بين المسلمين والمرب حتى لا ثثم لهم وحدة في محاولة تأريث تجمع أو ولماذا القول بأن طناك اضطهادا المقلمين ومحاولة لمفع حرية تجمع أو ولماذا الاهتمام بأخبال الزنج والقرامطة والمجوسية ولماذا تكتب المحاولة عن مسيلمة السكذاب ولماذا ينكر وجود عبد الله بن سبا، الابحاث المطولة عن مسيلمة السكذاب ولماذا ينكر وجود عبد الله بن سبا،

ولقد ركز استشراق على الأفكار الدخيلة في الاسلام والفلسفات المواقسدة في محاولة لتصويرها بنها جوهر الفكر الاسلامي مع الاغضاء المتعمد عن القيم الأساسية والدور الذي قام به امثال ابن حزم والغزالي وابن تهمية والقاضي ابن العربي وابن الجوزي وغيرهم في تحرير الفكر الإسلامي من هذه الدخائل .

ويولى المستثمرة وي عناية كبرى بفكرتى وحسدة الوجود والحلول . وهناك ذلك الاهتمام الدائب بالعاميات والفاكلور والأمثل المسعبية والأغاثي

والمواويل وكلها حجاولات لخلق تصور وجود لغة عامية قائمة بذاتها .

وقد جاهد المفكرون المسلمون هـذه الاتجاهات وكشفوا عنها وحالوا بين هؤلاء المستشرقين وبين تحقيق اهدامهم ، وكان عبد العزيز جاويش واحمد زكى باشا واحمد تيمور وغيرهم فى مقدمة هـذا الرعيل ، وكانت فى مصر عند انشاء المجمع اللغوى محاولة اخرى لرد المستشرق فنسنك عن عضوية المجمع ، وقد هاجمه الدكتور حسين الهوارى وقدم صورة ورائه فى الاسلام والنبى والقرآن وكشف عن اتجاهه واتجاه المستشرقين علية ، ومن بين ما قاله « انه اذا اراد احد منهم ان ينال من الاسلام امرا الذي فرض فرضا ثم يبحث عن الآيات القرآنية التي تتناسب مع هذا الراى الذي فرضا ثم يبحث عن الآيات القرآنية التي تتناسب مع هذا الراى يخرج بالنتيجة التي تزرع الشك في قؤاد من يطلع على اتواله من غير شحيص بحجج شبه منطقية يؤعزعون بها عقائد المسلمين ، وهي احدى تحييص بحجج شبه منطقية يؤعزعون بها عقائد المسلمين ، وهي احدى الطرق التي وضعها الاستعمار من زمن قديم ، وكانت احدى وسائلهم مع تقوية اللغامات العامية التي لايتناهم بها المسلمون ولا يفهمون لغة تقوية اللغامات العامية التي لايتناهم بها المسلمون ولا يفهمون لغة تقرآنهم » .

ولا شك أن من أخطر أعمال الاستشراق هو وضع موسوعات كاملة أمام الباحثين العرب والمسلمين تمكنهم من أن يجدوا مايريدون البحث عنه في سرعة وسبعة ، فيلجأون البها دون أن يكلفوا أنفسهم مؤنة البحث عما تتضينه من حقائق أو أباطيل وذلك اعتمادا على طبيعة بعض المؤلفين والماحثين والعلماء من الثقة بالسكلمة المطبوعة ومن الاعتماد على شهرة الأسماء التي وضعت على صدر هذه الأبحاث ،

ومن هذه المراجع التي يجب مراجعتها في حيطة وحدر لاحتوائها على كثير من الشبهات « دائرة المعارف الاسلامية » والمنجد والموسوعة العربية وبرو كلمان في الأبب العربي » والهدف الأكبر من مثل هذه الأعمال الهادفة الى تشبويه الحقائق هو خلق شعور بالنقص واحساس بالازدراء من شأنه أن يسيطر على نقوس المسلمين والعرب ، ويصدق في هذا قول الدكتور عرفان عبد الحميد من أن هدف الاستشراق هو خلق جيل يتنكر لتراث هذه الأمة ليصني الى حيرة واضطراب فكرى فيسهل عنده غزو المجتمع الاسلامي بالفكر والمبادى، والمقاهيم والتصورات الغربية ،

وقد أشار العلامة مالك بن نبى الى انه فى أى قضية أو مسألة أو معضلة تواجه المسلمين فإن الاستعمار والتبشير والاستشراق والتغريب قادر على طرح اجابات مستعدة من محاولته المستمرة لتغيير مجرى التفكير الاسسلامي ،

وقد أجمعت كتابات المنصفين على أن المستشرقين لم يتخلصوا بعد من تعصبهم ، وأن عملهم لم يتحسرر من الهوى وقد سجل لويس برنارد وهملكون جب مثل هذا المعلى خيث أشار برنارد الى أن ظاهرة الثعصب الديني واضحة عنى مؤلفاتهم ، وقال جب أن ظاهرة الأحكام المسبقة على الاسلام لا تزال تحكم أعمسالهم بالرغم من محاولة التحرر منها ، ولا شك أن الزعم الجديد الذي يروج له المستشرقون عنى السنوات الأخيرة من أن المائهم قد أخذت شكل الموضوعية والتجرد من الأهواء والآخذ بأسباب البحث العلمي ، هذا الزعم لا يثبت أمام الصورة المشوهة والعبارات الحاقدة والأهواء الدفينة التي تظهر هنا وهناك من وراء السطور بالرغم من محاولة أخفائها ، هذا الإخفاء هو الذي جد على هذه الأبحاث ،

وهجمل آراء المستشرقين منحرفة، وهي منصبة على القرآن والرسول، والاسلام ، وعندهم أن القرآن صورة من الكتب السابقة عليه وأنه منقول منها ، وأن له لغبة في مكة تختلف عن لفة المحدينة ، وأن الاسلام جملة مستقى من الديانتين اليهودية والمسيحية ، وأن الرسول كان راهبا رومانيا غضبت عليه البابوية مخرج عليها ودعا الى دين آخر ، وما تزال كتابات ورسوم دانتي وفرجيل وفولتي وديدا وهم من اقدر كتاب الغرب وفئاتيه تحمل مسورة التعصب ، وما تزال تؤثر فيمسن تنهم من أمشال لامنس ومرجليوث ولويس شيخو وسنوك وفنسنك ، وقد انتقلت الى طه حسين وعلى عبد الرازق ومحمود عزمي وسلامه موسي وما تزال تنتقل الى طبقة جديدة من أتباع المشرين والمستشرقين .

#### الاقفيساس

« الاقتباس » ضرورة لا محيد عنها بين الأمم في محيط الثقافات والخضارة والنظم ويجب أن تتم في حرية كاملة وفي حالة من حالات الرشد السكامل والايمان العميق بالجلور والمقدرات الأساسية ، ودون أن تفرض

أو يلتزم بها المقتبس تحت ضغط نفوذ سياسي أو استعمارى أو سيطرة من نوع ما ، وقوام الاقتباس المعرفة الكاملة بالمفروق الواضحة بين المعرفة والثقافة وبين العلم والفلسفة ، وبين الجوانب العقلية والروحية ، وبين الحضارة والثقافة ، وأن تجرى في أطار كيان الأمة وشخصيتها ومزاجها وطوابعها الأساسية ودون أن يتعرض أي مقوم من مقوماتها للخطر أو الاضطراب .

ومن المعروف ان العالم الاسلامى يتعرض للاقتباس وهو تحت ضغط نفوذ استعمارى عات جبار يستهدف تحويل الأمم عن قيمها وأخراجها من مقوماتها وصهرها في بوتقة العالمية والأممية التي تستهدف انقاد هذه الأمم قدراتها وكيانها الخاص حتى تستسلم عن طريق الفكر للغزو الثقافي والنفوذ الأجنبي .

واهم شروط الاقتباس (۱) نقل الأيجابي الصالح النافع (۲) الجراة في نقل العلم (۳) التحفظ في نقل الثقافة والأدب مع الايمان الكامل بأن العلم ليس ملكا للغرب ولا للشرق ، اما الثقافة ( والأدب جزء منها ) فهو ملك خاص لكل امة ، ولكل أمة قيبها الاجتماعية والأخلاقية والمدنية وهي من اهم المجالات التي تهرز فيها طبائع الأمم ، والمعروف أن المقيم الاساسية بالنسبة لأى أمة أو ثقافة كالتربة بالنسبة للنبسات والبذور ، فيسكل تربة لها مقوماتها التي تستطيع أن تنقل حضائة نبات بعيفه أو بفرة تعينها ، بينما لا تقبل عشرات من البذور التي لا تستطيع أن تنبؤ في غير تربقها ولابد أن تموت أذا أنتقلت الي تربة أخرى ، أذ أن لكل تربة غير أمل خاصة تحوطها تختلف عن غيرها ، من جو وماء ومكونات جيولوجية عوامل خاصة تدوطها تختلف عن غيرها ، من جو وماء ومكونات جيولوجية كذلك لمكل أمة تربة فيكرية لها مقوماتها ألثى تصلح لدر دون بذر ،

يقول وليم مرسيه أن البشر والشَّعوب لا يقبلون من التاثيرات والعوامل الا ما كان ملائما للخلاصة الخالصة من عقليتهم المسايرا لما غيها من حركة وتوثب اوفي ايجاز مائه لا يجوز أن يقتبس الناس من غيرهم ولا الشيعوب من بعضها البعض الا ماكان حيا في قرارة انقسهم متوثبا للوجود .

واذا كان هناك مفهوم باحث غربى بالشبة أؤتف الفكر الخفربي

من الاقتباس ، فلماذا يكوى مفهوم الاقتباس عندما عامًا للفطرة ، خارجا عن المتوانين الطبيعية والاجتداعية التي عملكها الأمم ، وما تزال الأصالة التي عرفها الفكر العوبي الاسلامي طوال تاريخه تفرض عليه أن يرغض تلك النظرية الفجة التي ينادي بها دعاة التغريبوالتي تقول بتقبل الحضارة الأوربية بفكرها ، وخيرها وشرها ، ما يحمد منها وما يعاب .

ان امامنا تجربة اصيلة هي تجربة المسلمين في القرن الرابع من ترجمة واقتياس ، فقيد اخذوا مايتفق مع مقوماتهم وقيمهم الإساسية وردوا مايختلف معها وعندما افذوه صهروه في بوتقتهم وصاغوه وحولوه الى كيانهم فلم يغير من معالم شخصياتهم ، وانعا اضاف قوة الى حياتهم وكذلك فعل توماس الاكويني جيفها ترجمت آثار اللفكر الاسلامي الى اللفات الغيربية ابان حركة النهضة عانه عمد الى غربلة طوابع الفكر الاسلامي وحرر منها الفكر الغربي المتجدد .

وعندما ننظر نظرة موضوعية منصفة لأولئك الذين يغرضون علينا الامتباس غير المشروط نجد علامة كبيرا مثل الاستاذ هنرى بوردو يتول لتومه : لا شيء اقتل من تغلغل الأفكار الأجنبية لأن الغاية التي تصل اليها هذه الأفكار انما هي جَرَّح مواطن حسنا وشسمارنا غاذا اردنا أن تكون ثقافتنا ضربا من المو لا من التشويه لزمنا أن نجعل هذه الثقافة عاجزة عن تغيير طبيعتنا وروح عنصرنا . يجب علينا قبل كل شيء أن عاجزة عن تغيير طبيعتنا وروح عنصرنا . يجب علينا قبل كل شيء أن تدرس أنفسنا غاذا وثقنا بأنفسنا بعد هذه الدراسة وتبكنا من استخدام قلوبنا وأفكارنا كما يستخدم القائد جيشه الأمين الذي يترفع عن الانضمام الي العدو ، فحينئذ نحاول فتح العالم أي الاتصال بآداب الأمم ، فالوطن كما عرفه أحد كتابنا أنما هو اجتماع الموتي والأحياء في بقعة واحدة .

ويبدو خطر الاقتباس والاستعارة واضحا حين نري امما كبرى تخشى خطره بينما نحن ، ونحن بين شقى الرحى وغي قلب خطر صراع الثقافات نستهين بالأمر وننظر إليه علي بساطة بل ربما عددنا ذلك امرا لا اهمية للاحتياط له . يقول جون بول سارتر « لو اغترضنا أن شعبا أوربيا صفيرا اضطر بحكم الظروف السياسية والاقتصادية أن يستعير من الايدلوجية اضطر بحكم الظروف السياسية والاقتصادية أن يستعير من الايدلوجية الامريكية أو السوقيتية شيئا قهددًا الشيء المستعار لن يبدل جوهره بعنا

الاستمارة الا بعلية عضم صحيحة سليبة؛ وذلك لأن اصوله مستعدة من طبيعية الاقتصاد والهضع الاجتماعي والعملين من أمريكا أو دوسيا أمل حين يكون المستعين سطحي المتيانة فلي يستطيع أن يبدل طبيعة هذا الوضع نبيتي الفيء المستعار في حوهوه أهيكيا أو روسيا يفرض على ثقائة صغيرة لا قبل لها بتعويله أو طبخه من جديد > وذلك لاسباب تتعلق بطبيعة ضعفه السباسي والحاجة الاقتصادية والفقر الثقافي » .

وهكذا تبدق مسألة الاهبراس في ضوء الواقع وينكشف مدى الخطو السكان من ورائها ، أن الغيجة الطبيعية هي ضياع مزاج الأمة وكيانها وطابعها وشخصيتها عملى الأمم أن تحتفظ بخصائصها ، التي تتبير بهسة والذي تستمدها من جنورها وتراثها ودينها وعليها أن تستوحى تاريخها وتستلهم أجواءها ، والتقليد أنل باعا من الأصالة وأضحف شخصية ، وهو لن يستطيع أن يكون ذلك الأجنبي ولا أن يعسود ذلك الأول ، ومن هنا أنه سوؤم تمييني مسخا وتضيع في بوتقية العالمية والأممية التي تنصهر نبها الأهم الضعيفة التي نقدية متوماتها .

## الالحساد

الالحاد في التعبير الفريي ( Athereme ) هو نفى وجود الخالق المبدع المسكانات ، وهو تعبّر عن نفى وجود الله ، والالحاد ضد الايمان ، وقد بدا الالحاد في القرن السابع قبل الميلاد على يد الفليسوف طاليس وتتلمذ له كثيرون وكان مرماهم جميعا التدليل على قيام الوجود بنفسه مستفنيا بقواه الذاتية عن مدبر حكيم فوق عالم المادة وقد دارت بين الالحاد والأيمان منذ ذلك الوقت والى اليوم معارك متعددة ،

ولا شك أن الانهان من طبائع الفطرة الانسائية التي لا مفر منها ولا مد عنها والالحاد عارض وهي ظاهرة طبيعية في البشرية لا تتوقف ولا تنتهى وقد جاء العلم الحديث فأعطى ظاهرة الالحاد مفاهيم جديدة نتجت عن قدرة الانسان على الستكشاف المجهول والسيطرة على الطبيعة مما دفعه الى الامعان على الكار وجود الله ،

وهناك عوامل المثرى دافعة الئ اداعة معاهيم الالحاد والثاكيد عليها وغرديدها تتصل باصحاب الحركات الهدامة الزامية الى المضاء على التوحيد أو سيطرة خفوذ معين .

وتكاد تجمع الأدلة على أن تفشى ظاهرة الالحاد في الفكر الفربي النما ارتبطت الى حد كبير بعوامل تتعمل بالدعوة اللي القضاء على الأديان، أو غلى نفوذ السكنيسة والمسيحية في أوربا ، واسد اصطنع الاستعمار ومؤسساته من تبشير وتغريب وشعوبيسة اساليب الالحساد وأمعنوا في اداعتها وتوسيع نطاقها كجزء من الهدف المرسوم للقضاء على الاسلام في نفوس معتنقيه والخارة جو من الريب والشنهات وخلق أجيال فسالة جعيدة عن مفهوم الايمان والدين والتوهيد ، لتكون الأمم بهم قريدة ستهلة تمهد الى التهام النفوذ الأجنبي لها :

وقد قامت فى أوربا خصومة حيضة بين العلم والدين ، وغلبت نزعة العلم وسيطرت ومعاهيمه وميه ومن مينها العيمة العليا وهي وجود الإله الخالق الأخرى

ولكن هذه الحميلة تركزت على الكنيسة وعلى عفهوم معين للدين الساسه المسيحية الغربية وطعهيها ومفاهيها التي تخطف كثيرا عنهفهوس السبيحية المنزلة من السماء في المبيحية المارا المنهخة الليوناتيسة الموغية وللقانون المسيحية كالمة نوانما الحلوا المنهخة الليوناتيسة الموغية ولا المارا المنهخة الليوناتيسة الموغية مسالة مستقلة تدور في دائرتها ولا تتصل بأى دين آخر ، وخاصة الابعالم الذي ليس هو دينا غقط ولكنه دين ومنهج حياة ، وقد نقلت هذه المركة الى العالم الاسلامي كأسلوب من أساليب الاستعمار في أثارة الشبهات وتحريف المفاهيم ولكن الواقع يثبت أن الاسلام يختلف في موقفه من العلم والحضارة عن غيره من الأديان وآنة يقوم أساسا على مفهوم الانقتاح في مواجهته على العلم وفي ظل دعوته نشأ المنهج العلمي التجريبي .

ومن هنا قان الحملة على الدين استتبعت في أوربا ظهور ظاهرة الالحاد والحملة على الله بمفهوم الغرب.

والمعروف أن أول من أجتوا في هذا السبيلي هو نيتشه حين قال « لقد مات الله » وقد أرتبط هذا الاتجاه في الفكر الغربي بخيطه الأول والقديم في الفكر اليوناني حين قال الفلاسفة « أن الآلهة المقيمة في المسكان المقدس قد ماتت » .

وقد تنوعت فلسفات الالجاد في العصر الحديث وتطورت ، ومنها ما يجعل الغريزة مايدعو الى الوهية المادة أو الوهية الانسان ، ومنها ما يجعل الغريزة محور تفسير الوجود ، وقد اختلف مفهوم الاله نفسه في الأديان التوحيدية فالاله في عرف اليهود اله قومي لهم وحدهم دون غيرهم من الأميين وهو اله شرير ، وعند النصاري واحد من ثلاثة والتفسير المادي للتاريخ ينكر فكرة الالوهية ويربط الانسان ومصيره بالمادة ويفسر حركة التاريخ بعوامل ليس فيها ارادة الله . والمحد يرى أن الكون مادي يدار من داخل نفسه .

اما المؤمن فيري ان وراع هذا النظام الدقيق وهذه القوانين الثابتة والنواميس الدقيقة خالق مدبر موجه « وان هذه النواميس التي اكتشفها العالم ليست مستقلة في ذاتها وللكها بظاهر مختلفة لقوة واحدة هي المهيمة على الوجود كله ، وانها لو لم تكن كذلك لما كان هذا الترتيب المسحيع ، وهذا التضامن المتسادل بين الموامل الكونية ومعنى انحاد الميس الوجود كلها فيما بينها أنها مظاهر مختلفة لقوة واحدة عامة مهيئة على الوجود باشره حافظة لهمن الثلاثي » ( دائرة معارف القرن العشرين ) فالالخاد ضد الايمان » والالحاد انكار وجود الله ، وهو مقهوم على المذهب المسادي الذي يرى ان كلي ماليس محسوسا فهو ليس موجودا اصلا ،

ونقى الألوهية يتضبن نفى النبوة والسكتب المنزلة وعالم ماوراء الطبيعة والجزاء والحساب والقيامة والجناة والنسار ، ويرجع بعض الباحثين الالحاد الى نظرية أصل الأنواع لدارون ولسكن المتمعن فى الإمر يحد ان دارون لم يخالف مبدأ الايمان بالله ؟ ولسكن الذين تلقفوا هده النظرية من بعده بهدف هدام ، هم الذين نسروها واستخرجوا منها مايدفع الى خلق طابع الالحاد ، ويتمثل هذا المعنى وأضحا فى بروتوكولات صهيون ،

ومن حق أن يقال أن هجوم الفلسفة الأوربية على الأديان وعلى كل القيم الإساسية التي تمثلها ومنها وجود الله انما كان منظوراً نيته الى السكنيسة والإنطاع وافرهما في تعويق النهضة وفي تحرير الإنسان وأن جميع المنداهب انفلسفية : سواء منها الفلسفات الاجتماعية أو الطبيعية أو النفسية ( نيتشه ، ماركس ) فرويد ، دوركايم ) انما كانت تضع امام انظارها هدفيا ضخما تريد هدمه هو الدين الغربي ، وذلك نتيجة التحدي الذي واجهته النهضة الأوربية مع المكنيسة من ناحية ، والدور الخطير الذي لعبقه الصهيونية مبذ الثورة الفرنسية وبعدها في تصديع المسيحية والكنيسة والقضاء على قسكرة الإيمان والدين والقيم الأخلاقية والاجتماعية وذلك طبقا للمخطط الذي كشيفت عنيه بروتوكولات صهيون في الاستيلاء وذلك طبقا للمخطط الذي كشيفت عنيه بروتوكولات صهيون في الاستيلاء على المالم ، وفي ضدوء هدذه البروتوكولات يمكن اعادة النظر في كل خطوات التاريخ الغربي وثوراته وفي ظهور الماركسية وغيرها ،

ومن المواضح ان تنتفى تماما بالنسبة العالم الاسلامي والاسالام والامة العربية كل هذه التحسييات التي واجهت الفكر الغربي ، ولين التبشير والتغريب والنفوذ الاستعماري قد اتخذ من هذه الشبهات سلاحا هامليني مواجهة الاسلام ورازلة مفاهيسه في تلوب المسلمين عن طريق عرض هذه القضايا والتركيز على بعض الجوانب منها واثارة الشبهات ، فليسيا في الاسلام بالعق قصلة خلاف بين العلم والدين ، ولا قصة صراع بين المسعوب وللعلماء وليس في الاشلام كنيسة ولا كهنوت ولا طبقة رجال بين المسلمي بولا عنه بالقطع ما يسمى بالسكهانة اطلاقا غذلك شيء لم يعرفه المتاريخ الاسلامي بجملته ، ولقد كان علماء الدين على العكس من ذلك دعاة النهضة والعلم واليقظة وهم الذين أوهدوا شبعلة العلم والجهاد والنضال النهضة والعلم واليقظة وهم الذين أوهدوا شبعلة العلم والجرية .

واذا كانت نزعة الالحاد يمكن أن يتسع نطاقها في الغرب حيث تمتزج السيحية المثلثة بالوثنية الاغريقية فأنه في الشرق لا توجد هده النزعة الخدام سارت الأمور على طبيعتها ألا صدى خفيقا ، فالسيحية الشرقيسة والاسلام الموحد يبعد أذا سارت عن الالحاد كثيراً ولسكن الأمور لمتنوقف في ظل المتغريب ونفوذ التبشير عند هذا الحد بل نقل ميدان المعركة الى

عالمنا الإسلامي وفرض علينا فرضا ذلك الصراع ، والنفس الاسلامية الشرقية بطبيعتها نفس وؤمنة بالله ، عميقة الايمان بالخالق ، وفي حابها فزلت الاديان السماوية الثلاثة فهي تعق فطرتها حين تتعلق بمفاهيم الالحاد الفربي الأصل الوثني الجذور ،

وقد واجه الفكر الاسلامى والثقافة العربية تجارب قليلة فى هذا الجال منها ماكتب استماعيل ادهم تحت عنوان ( لماذا أنا ملحد ) وقد كشف فيه عن تحدى نفسى خاص وشخصى يتعلق بالأمر الذى دفه الى هذا الانهيار، فقد كان والده بسلما متزمتا يضربه فى الصنباخ ليصلى الفجر قسرا بينما كلفت المه تأخذ اخته الى المكنيسة يؤم الأحد فى رفق ، وكان هذا هو التحدى الذى دفعه الى الالحاد بعد صراع تفسى تجاد .

وهذه تجربة غردية لا تتصل بحوه الدين نفسيه ولا تمثل المكارا اساسيا للتوحيد ، ولكنها نوع من الانحراف دفع الى مهاجمة كل التيم في سبيل الانتصار وتأكيد المذات ، وقسد ذكر اسسماعيل ادهم ذلك على وضوح حين قال « أما الأسباب التي دفيتني للتخلي عن الايمان بالله فهي كثيرة منها ماهو، علمي وما هو فلسفي ومنها بالرجع لبيئتي وظروفي ومنها مايرجع لأسباب سيكولوجية لقد كان إبي الايمترف لي بحق تفكري ووضع مايرجع لأسباب سيكولوجية وكان يفرض على آراء الاسلام واللقيام بشيطاره وقد ثرت علي هدده الحالة وامتنعت » لقد خسرج اسماعيل ادهم عن جدوره في سبيل التحدي الشخصي وتأكيد ذاته ، وآون بالعلم فحده ولكنه في النهاية كانت ماذا العندما تعرضت الاسكندرية للغارات اليام التحرب المالية الثانية وغرغ المنزل الذي كان يعيش من أيراده ، انتجو وبين منهوم الالحاد ، والفرق بينيه وبين منهوم الالحاد ، والفرق بينيه وبين منهوم الالحاد ، والفرق بينيه

والمعروف أن الالحاد كسائر أنواع الشر طارىء على النفس ، أي أنه ليس من طبيعتها .

ولقد كشف درس الطبيعة الانسانية عن أن في أعماق النفس حلجة الى التدين بدين ما ، وقد اكتشف الرواد الذين زاروا مجاهيل الارض أنه لاتوجد قبيلة من البشر بغير دين ، مالذين لم يعرفوا الله مثلوه حسب

تصوراتهم مى الآلهة التى اتخذوها لأنفسهم وقد ظهر مى كل جيل ملاحدة وهراطقه واعداء للدين ولسكنهم كانوا ولا يزالون غير ذات ماعلية وما تزلل المنكلة البشرية وسنظل مدينة

والأمر الجديد الذي تكثيف عنه الدراسات العلمية اليوم ، مع تفييت الذرة واقتحام الفضاء ، ومع انهيار النظريات العلبية القديمة هو أن وراء هيذا الكون خالقيا وصانعا وجديرا موقيد ظهرت في النينوات الأخيرة مؤلفات كثيرة العلبياء العيامل الذين يعيشون كالرهيسان خلف الواجهات الزجاجية وبين أدق دقائق الأجهزة العلمية تكشف عن توصلهم باليقين إلى هذه الحقيقة ، لقد انتهت مرحلة توقف العلم عند المصوس والمعقول ، ولذلك فان العلماء المعلمين ليسوا هم دعاة الالحاد وانها تنطلق والمعقول ، ولذلك فان العلماء المعلمين اليسوا هم دعاة الالحاد وانها تنطلق دعوى الالحاد من محيط الفلاسفة ، والفلسفة نظرية ولفتراض وليست علما ، وهي اغتراض يقوم في لفنس الصحابة الولا ثم ظنيس له الادلة ، وهو علما للإنتفاض والتحول ياختلاف العصور والبيئات .

وهناك فلسفات معاصرة ترى أن التحديات الاساسية لها هى فى مهاجمة الدين واثارة التفلس الاسائية ضده وخلق جو من الالحاد والإباحة لاهتدافة سياسية ورغبة فى التسلط على العسالم البشرى والسيطرة عليه ، وقد استفاد الاستفمار والنفوذ الأجنبى من هذه الموجات والدعوات وحاول استخدامها فى الأقطار التى يسيطر عليها وقد كانت الفلسفات المليية اساسا بعيدة عن العلم الخالص ، وقد حلولت نذ ظهور نظرية اصل الأيواع لدليون أن تنجو بالمفهوم العلمى منحى فلسفيا وتتخذ منه ذريعة الأيواع لدليون أن تنجو بالمفهوم العلمى منحى فلسفيا وتتخذ منه ذريعة التاكيد الذهب الملاى القبائل بأن اللكون يدير نفسه بنفيسه ، ولم يكن دايون فلا واحد من العلماء التجريبيين أو المعمليين قيد قبل بنفك ، واحم يكن الفلسفة التى كانت تواجه تجديات معينة في مقدمتها اللكنيسة ومناهيم المنبية الغربية وقضيان العلماء المعملة المنتوذ السياسي الماليوات وأمراء الإقطاع ، ثم كانت القلمية المعية المتثلة في التفسير المسلدي المنافي تخاصمه الماركيمي أعلى مراتب الدعوة الى مخاصمة المدين ، والدين المذي تخاصمه الماركيمي أعلى مراتب الدعوة الى مخاصمة المدين ، والدين المفي تخاصمه الماركيمية هو دين أوريل ،

### التسامح - ب

لم يعرف فكر بشرى معنى التسامح كما عرف الفكر الاسلام وخاصة فى مجال العقائد المخالفة ، وقسد كتب العرب والنوا فى الملل والنحل وكانوا ولسعى المسسدر تجاه العقائسة الأخرى ، وحاولوا ان ينهموها وأن يدحضوها بالبرهان والحجة ، ثم انهم اعترفوا بما اتى قبل الاسلام من ديانات توحيدية ويحظى ابن خزم فى هدذا المجال بالنصيب الأوقر، وقسد كتب أبو الريحسان البروتي عن اديان الهند فى القرن الخامس للهجرة فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، وكان أذا كتب عن نحلة المخامس للهجرة فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، وكان أذا كتب عن نحلة بشعرك أنه هو أحد أبنساء تلك النجلة لتلطفه فى وصف شعائرها ، وكان كتاب العرب يفكرون جميع المخالفين بكل حرية ، وفي كتاب طبثات الأطباء كبن أبى أصبعة وطبقسات الحكماء لابن القفطى وطبقسات الأدباء لياتوت وفي الوافي بالوفيسات الصفدى ، وفي تاريخ حكماء الاسلام المبيهتي ، أمثلة لهسذا التسامح فقسد ترجم المؤلفون المنصاري واليهود والساميين والمجوس كأنهم أبناء ملة واحدة ( هامتون جب في كتابه الادب العربي ) .

وفى مختلف مجالات المجتمع والفكر ترى هدا التسامح واضحا مقد بلغ أرباب الديانات الأخرى في الحضارة الاسلامية مكانا عاليا على منهم أطباء الخلفاء وأعوان الأمراء ، ويرجع ذلك الى منهوم الاسلام في التسامح مع أهل الذمة وأصحاب السكتاب من الملل المختلفة .

غير أن كلمة التسامح لم تلبث أن استعملت في العصر الحديث على نحو آخر جد خطير، فقد استعملها دعاة التغريبوخصوم العرب والمسلمين على نحو يدعو الى تساهل المسلمين عن القيم الإساسية لفكرهم في سيل التحة الحرية للحضارة ومن فلك قولهم : الشرط الأول للحضارة ومو التسامح للاراء المخالفة وحرية الراى ، ويذهب البعض الى القول بأن السياسة والاجتماع والدين أن ترتقى حتى تشملها المحرية شمولا تاما كما شملت المولوم المادية ، والمتصود من ذلك أن يتجاوز الفكر الاسلامي عن شملة السياسة والاجتماع والدين وهي مخالفة لنفكر الاسلامي من الغربية في السياسة والاجتماع والدين وهي مخالفة للفكر الاسلامي مخالفة جوهرية وتامة .

ان الفكر الاسلامي كان دائما متفقحا على الفكر الانساني وعلى مختلف المذاهب والآراء والفلسفات والأديان وليكنه كان حريصا على أن تبقى جذوره وقيمه الأساسية القائمة على التوحيد ، ولم يمننع عن تقبل اشياء كثيرة من هذه المناهب ما التمس فيها قوا ايجابية وتقدما ، وليكنه لم يقبلها على علاتها ، بل صهرها في بوتقته واذا بها في كيانه واساغها اصلا بحيث اصبحت عاملا مجددا له ، دون أن تخرجه من فاتيته وطوابعه ومزاجه الأصيل .

ومن هنا فان مثل هذه الدعوى الى التسامح ، على هذا النحو لاغراق الفكر الأسلامى والثقافة العربية فى اتون التيارات والمذاهب الغربية التى تمر الآن فى مرحلة الانهيار ، وحيث تسيطر اممها وحضارتها على العالم وتحاول أن تفرضها بقوة هذا النفوذ ، وحيث أن الفكر الاسلامى والثقافة العربية لاتزال بعد لم تصل الى مرحلة الموازاة التامة. كان من حق كل ثقافة أصيلة أن تحتفظ بمقوماتها وأن لا تمكن أى ثقافة أخرى من أن تجتاحها أو تقهرها أو تحتويها .

فهفهوم التسامح والتساهيل اليوم في هذا المجال ، مفهوم جدير بالنظر والاعتبار والتوقي ، والفربيون في صدر حضارتهم لم يتقبلوا الفكر الاسلامي كاملا بل اخذوا منه ماجدد فكرهم ولكنهم لم يقبلوا التسامح معه الى الحد الذي يغير ذاتيتهم .

# التطور ( التطور والثبات )

التطور تانون طبيعى يعترف به الفكر الاسلامى على نحو ما يعترف به الفكر البشرى كله ، وهو يتوم على اساس واحد هو أنه لا يعنى التغير السكامل ، فالفكر الاسلامى يؤمن ببسات الاصول العامة والقواعد العليا وتطور الجزئيات والتفاصيل والفروع ، وفلكرة التطور لا تتعسارض مع الفكر الاسلامى الا أذا استهدفت القضاء على الجدور والمقومات الاساسية، أما فيما عدا ذلك فهى طابع من طوابعه . يتمثل فنى المرونة والقدرة على الحركة والتجاوب مع ظروف البيئات والعصور ، والقدرة على أمتصاص عصارات الاتقصال عن جددورها

أو نضدان دانيتها ، وجنهوم المكر الاسلامي هذا عن التطور اترمب واوثق التصالا بالعلم من المنهوم الغربي الذي اوجد دته الفاسقة وفرضت به انجابا من المادية الخالصة عدم وجود شيء ثابت مظلما .

ومنهوم النكر الاسلامى في التطور والثبات هو منهوم العلم في شان ألكون والوجود نفسه ، الثابت الأصول والطوابع المتطور الجذور والنروع ،،

ومفهوم التطور في الفكر الاسلامي بستمد وجوده من قانون الاعتدال والتوازن في كل تجاوز لحدود الصورة أو الفاية ينتلب بحكم هذا القانون الى نقص أو اضطراب أو اختلال وهنا اجماع بين الباحثين على أن التطور ليس قاونا الخلاقيا وليس كل طور المضل من الذي سبقه، بل أن التطور قانون اجتماعي واقعي لا يقتضي مطلقا تفضيل الطور الاخير على الأطوار السابقة ، ذلك أن في كرة التطور الاجتماعي أخذت من في الخطور الحيوى ( البيولوجي ) والتطور في الحياة يكون تحسنا وارتقاء وقدد تكون ضعفا وانقراضا .

وهنا يبدو الفارق بين التطور والتطوير . فالتطور يشمل أى تغير يحدث فى أوضاع الجماعة سواء فى اتجاه عصاعدى أو فى اتجاه عكسى تنازلى . ثم هو فوق ذلك ينبنى على أن دوافع هذا التغيير وعوامله انما يكون منشؤها ذات الشىء ومردها الى مافيه من طاقات طبيعية .

أما التطوير نهو على حكس ذلك ، يختص أولا بالتغيير التصاعدي الذي يهدف دائما الى طلب الكمال والحياة الاغضل ويتاثر بدوانع خارجة عن طبيعته والقوة الخارجية هي القيادات الاصلاحية والدعوات التقدمية (١) .

وهو يعنى المواعمة بين مقتضيات الفكر الاسسلامي بما يقضمن من فلسفات وتشريعات، وبين ماجد في الجتمع تحت الحاح من عوامل التطوير الضروري في مختلف تواحيه السياسية والاقتصادية والاجتماعية . ومن

<sup>(</sup>١) راجع بحث الدكتين محمد بيصال عن ﴿ للعقائد واللَّحَلَاقَ ) .

هنا غان التطور لا يمكن أن يكون قانونا تقدميا : أى أن كل طور أغضل من الطور الذى سبقه ، ورجال النظرية يقولون أن التطور يبدو كحركة دائرة ، الى أمام والى أعلى ، وتطور من البسيط الى المركب ومن الأسفل الى الأعلى ومن السكهة الى النوعية ،

غير أن التطور هو القانون الذى تتمثل فيه الجهود الانسانية وتبدو فيه أعمال المسكلفين الاختيارية والارادية التى هى مناط الحكم عليهابالخير والشر والصواب ثم بمبلغ ملاءمتها أو عدم ملاءمتها لصسالح المجتمع ورتى الانسانية .

ولمن كان مفهوم القطور قد ارتبط أساسة بالقهوم المدى الذى الشخطصة القلاسفة من نظرية دارون فقد قام على مقهوم انسكار وجسود الخالق ، ويرى ان نشأة السكائنات الحية هى نشأة طبيعية أو من ذاتها، ولسكن الفكر الاسلامى يرى اثبات الخلق لله لا للطبيعة ووقوع البعث في الآخرة ، مع الايمان السكامل بالغيب ، ولذلك فان التطور الذى التمستة المسئية المادية بمعنى اطلاق الحريات الاجتماعية والفكرية على النحو الذى يصل الى الالحاد والابلحة ليس من مفهوم الفكر الاسلامى ولا هو مقتبل فيه ، وإن ذلك النحو من الفهم انما قام في أوربا في ظروف محلية خاصة ، وليس له قيمة حقيقية في مجال القيم الانسانية وقد وردت محكمة التطور بمفهومها الاسلامي في الطبقات السكبرى للسبكي وفي مقدمة أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع للشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع للشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع الشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع الشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع الشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع الشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع الشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن خلدون وفي كتاب البدر الطالع الشوكاني ، قال السبكي ومن كرامات أبن أهل ألدول أبدا يقلدون في طور العضارة الدول السابقة قبلهم ، الخ.

ولقد دارت مناقشات متعددة حول النطور والنبات ، باغتراض ان هنات تناقضا حتميا بينهما ، والواقع ان الثبات يبدو نظريا نقيض التطور والحركة وللله انعمنا النظر من الناحية العلمية والواقعية وجدنا أن للتطور والحركة ضوابط ، هذه الضوابط بطبيعتها ثابتة باعتبار المقومات والدوانع الاسلسية للحركة والتطور ، غالقطار والسيارة والطائرة والصاروخ كلها أجسام متحركة وللكنها غي نفس الوقت محكمة الصنع

بضوابط ثابتة ، تنظم حركتها وتيسر اندفاعها باستهرار ، ولولا هدة الضوابط الثابتة لحكانت الحركة عشوائية القرب الى الفوضى ولما تولدت الحركة قط ، فالقطار يخرج عن مسارة اذا أهملت صيانته ، واختلت ضوابطه ، وفقد أحكام صنعه ، والصاروخ ينفجر في قاعدته اذا اختلت نظك الضوابط .

كذلك المجتمع الانسانى مجتمع دائب الحركة والنطور ولسكن هناك ضوابط أساسية تنظم حركته ، هده الضوابط هى القيم الدينية والخلقية ومن هنا لا يجوز أن نقول أن هذه القيم ثابتة ومن ثم فهى تتنساقض مع الحركة ، والواقع أنها ضوابط للحركة ، وليست بالقيود المعوقة لها ، أما هؤلاء الذين يحاولون تصويرها كذلك استنادا إلى نظرية المتناقضات فهم لا يتعمقون الحقلق .

#### التعقيال

عبارة وردت على لسان بعض المنكرين في معارضة الحساسة والماطقة ، والتعقيل هو العمل الذي يحتكم الى العتل ويستند الى شواهد الحس والتجربة ،

والمعروف ان ( مصطفى كامل ) داعية الوطنية المصرية السكير كان مصدرا من مصادر الوعى واليقظة ظهر بعد ان الصحاب المصريين الجمود والبحاس على اثر الاحتلال البريطاني ، ومن هنا نقد كانت صيحته عاملا هاما في ايقاظ الوعى وتحريك المشاعر ودفع النفوس الى التطلع العاطفى والروحى بالحرية والوطنية ، ومن هنا كانت حركته مطبوعة بطابع الحماسة والوجدان والعاطفة ولم يكن في الامكان أن تبدأ حركة بعث الأمة بعد يأس الا عن طريق تلك الشعارات المثيرة الني تهز النفس من أمثال قوله « بلادى بلادى لك حبى وفؤادى ، لك حياتي ونفسى انت أنت الحياة ولا حياة الا بك يا مصر » .

هذه الدعوة التي حمل لوائها مصطفى كامل بعد عشر سنوات من وقوع الاحتلال البريطاني كانت مبعث ثقة ويقظة عارمة بين طبقات

الشعب المتطلع التي الحرية ، وقد ظل مصطفى كامل يشدو بمثل هذه الانفام منذ ١٨٩٣ تقريبها الى أن توفى ١٩٠٨ وفى عام ١٩٠٧ ظهرت الجريدة ونشأ حزب الأمة وطلع لطفى السيد بتلك الصيحة الداعية الى « التعتيل » والمهاجمة للحماسة والعاطفة ، انطلاقا من مفهوم التفاهم والمصالحة والالتقاء فى منتصف الطريق ، على النحو الذى كان يطمع كرومر فى تحقيقه ، باهجاد طبقة تحمل لواء الحكم فى مصر وتوالى النفوذ للأجنبي ولا تعاديه وتتقبل أوضاعه وتجرى مع الأمور مجرى الاصلاح على مراحل ، دون أن يشوبها هذا الطابع من الوطنية الجارفة التي اتسم بها مصطفى كامل وصحف وكتابات الحزب الوطني ، والذى كان يتطلع الى الطالبة بالجلاء والحرية كاملة .

ومن حق أن يقال أن طابع الحزب الوطنى لم يكن طابعا عمليا ولكنه كان ضرورة وطنية لابد انتستهل بها الحركة الوطنية بعد الاحتلال الأجنبي،

غير أن التعتيل الذى دعا اليه لطفى السيد لم يكن قاصرا على هذا المنهوم وحده ولسكنه كان مخططا كاملا معارضاً ثمام المعارضة لاتجاهات الحزب الوطنى السياسية والاجتماعية التي كانت تتسم بالايمان ، بالوطن وحرارة الدفاع عنه .

# التفريب

التغريب في أبسط منهوم هو حمل المسلمين والعرب على تبول دهنية الغرب ومحاولة غرس مبادىء التربية الغربية في نفوس المسلمين حتى يشبوا مستفربين في حيساتهم وتفكيرهم ، وحتى تجف في نفسهم موازين التيم الاسلامية : ويستهدف تحقيق ذلك ايجاد شعور بالنقص في نفوس المسلمين والشرقيين عامة وذلك باثارة الشبهات وتحريف التاريخ الاسلامي ومبادىء الاسلام وثقافته واعطاء المعلومات الخاطئة عن اهله وانتقاص الدور الذي لعبه في تاريخ الثقافة الانسانية ، ومحاولة انكار المقومات التاريخية والثقافية والروحية التي تتمثل في ماضي هذه الأمة مع توهين التيم الاسلامية والنعض من مقدرة اللغة العربية وتقطيع أوصال الروابط بين الشعوب العربية والاسلامية .

ومن مخططات التغريب الحيلولة دون تيسام ( وحدة الفكر ) التي هي مصدر وحدة الأمة وبلبلة العقول والنفوس بعشرات من المسذاهب والدعوات ، وتجميد الفوارق الثقافية والاقتصادية في الأمة الواحدة ، بما يحول دون تيام الوحدة .

وجركة التغريب ( Westernism ) دعوة كاملة لها نظمها واهدانها ودعائمها ، وتخدمها ووسمات مختلفة اهمها التبشير والاستشراق .

ويتول اصحاب هذه الدعوة ان المسلمين والعرب تيما ومثلا وذاتية خاصة تحول بينهم وبين الاندماج في الأمم الأخرى وتخلق فيهم قدرة قوية على مقاومة النفوذ الأجنبي والفاصب ، ولا سبيل للقضاء على هذه المقاومة الا بصهر هؤلاء في بوتقة الفكر الغربي واخراجهم من قيمهم لينصهروا في قيم الغرب هناك لايجدون في انفضهم مشاعر الخصومة معه ، بل يجدون طابعا من التقبل والانشواء تحت الوية النفوذ الغربي وفكره والرضى به .

ومن هنا يجرى العمل على اخراج الفكر الاسلامي والثقافة العربية من قيمها وجذورها ومفاهيمها بمحاولة فرض قيم متباينة لا تلتقي مع الذوق والنفس والطابع والمزاج العربي الاسلامي ويجرى تحقيق ذلك عن طريق ايجاد النخبة والقادة الذين يتعلمون في مدارس التبشير ومعاهد الارساليات .

# التقدم

مفهوم التقدم في الاسلام انه يدفع الانسان دائما الى الامام ، والتقدم في الاسلام هو تأكيد القيم الانسانية المطلقة ، وهو تقدم كامل شامل ، يعنى التقدم المادى والروحى معا ، وهو تقدمسياسي واقتصادى ومعنوى، وفي مجال التقدم المسادى يتختم أن يكون هدذا التقدم مشروطا بالقيم الاساسية الاخلاقية بغير الآلال للخلق ، وذلك انطلاقا من مفهوم الاسلام بأن الحوافز الروحية تعطى المادى مثلا أعلى .

وقد علت اصوات غادرة تدعو المهلمين والعرب الى أن الدين معوق عن التقدم ، مانع من النهضة وأن عليهم أن يغنصلوا عنه حتى يتقدموا ؟

هذه الأصوات ليست خالصة في دعوتها وليست مسادقة فيها رتبت من نتائج ، ذلك أن الاستعمار أنما كان يريد بذلك أن يخرج المسلمين والعرب من دينهم ليكونوا أسلس قيادا ولينصهروا في بوتقـة العالمية فتضيع شخصيتهم وطوابعهم ،

وهى ليست صادقة لأنه اذا كانت أوربا قد غعلت ذلك ، ونجحت بالانفصال عن دينها ، غان المسلمين يفشلون دائما اذا تجتق لهم هدذا الانفصال . ذلك أن أوربا كانت بطبيعتها لا دينية وكانت المسيحية دخيلة عليها ولذلك سرعان ما لفظتها أو حرفتها ، أما الشرق الاسلامي العربي وهذا العالم الوسط بين الشرق والغرب تد تشكل والدين جزء من ذاته وتكوينه ، فهو عنصر الساسي عذري لا سبيل الي التخلص منه الا لذا أعيد تشكيل الأمة من جديد ولأمر ما نزلت الأديان الشالائة السكبري في هذه المنطقة .

ولذلك مان محاولة اخراج المسلمين والعسرب من الدين بعسامة أو الاسلام بخاصة انما هي تجربة مستحيلة ، ذلك لأنها مضادة لاتجساه التاريخ بخالفة لروح التقدم متعارضة مع مزاج المسلمين ودوقهم والاسلام لم يحل مطلقسا خلال تاريخه دون التقدم وليس الاسسلام الذي وقف أو يقف أمام التطور أو النهضة والحضارة ، لانه كان يطبيعته مصدرا للبحث العلمي ومنشئا للمذهب العلمي التجريبي الحديث ، وأن الحضارة التي التامها كانت نشاج ايمان المسلمين به وتحقيقهم لدعوته الدالة الى النظر في الآفاق واستطلاع اسباب القوة والعمارة على الأرض .

وقد أكد المنصفون من الباحثين أن الاسلام قادر على القطور والحركة في مجال التقدم ولكن ليس الى الحد الذي يزاد به من تبرير القيم الغربية، فان ذلك يفتح الباب لذوبان المسلمين وتلاشى شخصيتهم .

والواضح أن مفهوم التقدم في الفكر الأسلامي مختلف عن مفهومه في الفكر الغربي ، وتاريخ الاسلام وحضارته وفهضته يستطيع أن يرسم هـــدًا المفهوم في وضوح ويقرر حقيقة دور الاسلام والفكر الاسلامي في التقدم الانساني وفي هذا يقول العلامة الفرنسي معتبر

( ان تقدم العلوم في الغرب في وقتنا هذا حصل رغما عن الدين الما دين الاسلام فالعكس من ذلك . أي لا يمكن أن يبقى على قيد الحياة الا بانتشار العلوم ، فان بين الاسلام والعلوم رابطة كلية ، والغربي اذا صار عالما ترك دينه أما المسلم فانه لا يترك دينه ألا أذا صار جاهلا وبأي وجه يمكن نسبة التقدم الحالي الي الدين النصراني والحال أنه ملجاء الا بعد خمسة عشر قرنا من ظهوره وبأي وجه يمكن نسبة تأخر المسلمين الحالي الي دينهم وفي عام ٢٤٢ م أي بعد مائة واحد عشر سنة من وفاة ( محمد ) كانت دولة الاسلام أكبر من دولة الاسكندر المقدوني وفي عام ١٥٠٦ عند وفاة السلطان سليم كانت أكبر من مملكة الرومانيين » وبذلك يتضح أن عظمة الاسلام مكثت الف سنة وكل منا يعرف أنه لايمكن الوصول الى مثل هده الدرجة من الأمور السياسية والحربيسة الا بالعلوم والتجديد » .

وقد اشار الى مفهوم التقدم وارتباطه بالاسلام العلمة جوستاف لوبون حين قال للشبان المسلمين الذين زاروه فى بيت بباريس فى أوائل هــذا القرن : أن السبب فى انحطاط الشرق هو تركه روح الدين وتشبعه بالعقائد الباطلة وأن قوة الدين قوة أدبية كما أن الشعب الذى يريد الرقى يجب الا يقطع الصلة التى تربطه بماضيه ، وقال أن العلوم لا تفيد المسلمين الا أذا اقترنت بدينهم .

#### التكامل

هذا مصطلح اسلامى اساسا يكشف عن فوارق عميقة بين الفكر الاسلامى المربى والفكر المغربى و الفكر الاسلامى يؤمن بتكامل وحداته وعناصره المختلفة والتقائها على الهدف الأساسى للفكر وهو بناء شخصية الفرد وبناء المجتمع .

وابرز معيزات التكامل عنى الفكر الاسلامى هـو التوازن والمواعمة والتنسيق بين تيارات الوحدات المختلفة واتجاهاتها ، بحيث يحميها من التعارض أو التضارب أو التخلف ويحول بينها وبين خلق حو من الصراع، بحيث تلتقي عروع الاجتماع والسياسة والاقتصاد والتربية والقانون على

منهوم متكامل أساسه بناء المرد والجماعة ودفعها الى التقدم والبناء والنمو وأداء الرسالة الانسانية الأساسية التى يقوم المفكر الانسانى من أجل بنائها وحمايتها ودفعها الى الأمام ، عندما يتم هذا اللقاء يمكن لهذه الرسالة أن تحقق غايتها ، وهذا لا يتم الا بوجود جو من التكامل بين هذه المفروع المختلفة من المفكر تستهدف غاية موحدة وتقوم على أساس فهم واحد مستهد من القرآن والاسلام .

أما الفكر الغربي فقد قام أساسا على غير ذلك 6 بل على عكس ذلك ، قام على اساس الانفصال والتخصص والتباعد بين كل من اعمال العاملين مي مجال الاجتماع والسياسة والاقتصاد والتربية والقانون ا أو أنه حين دفع هذه الفروع الى العمل لم يخلق بينها ذلك الرياط الأساسي والحتمى الذي يربط أجزاء الفكر الاسلامي وهدو الأخلاق ، والارتباط بالتوحيد والايمان برسالة السماء ألتى يمثلها الاسلام ويرسم القرآل منهجها وطريقها 6 بحيث يظل النكر الإسلامي يستمد منها ويسير في فلكها ويستهدف الفاية من عمله تحقيق منهج رباني في مجال الفكر والحضارة. إن الفكر الغربي ليس مرتبطا في حركته بمسئوليسة عقائدية أو أخلاقيسة تنتظم وحداته كما التزم بذلك الفكر الاسلامي استمدادا من الاسلام ولذلك مَّقد حاول دعاة التغريب التَّأثير منى طابع التكامل الذي يتسم به الفكر الأسلامي بمحاولة تجزئة هذه القروع . ومن ذلك اعطاء الأدب مثلا حرية خاصة تخرج به عن هدف بناء المجتمع ، أو الفصل بين الدين والمجتمع عَى مجال الحضارة ، أو تفريغ السياسة من القيم الأخلاقية ، أو بناء الاقتصاد على الأساس المادي الخالص بينما هو في الاسلام لا يقوم الا على الساس التكامل بين المادة والروح ، والدنيا والآخرة .

ومحاولة التجزئة هذه لها أبعاد خطيرة حين يحاول الفكر الاسسلامي الأخذ بها غانها تصرفه عن منهجه الأصيل وتخرجه عن مساره الحقيقي المهتدى بأهداف الاسلام ومنهج القرآن .

ولذلك غان الدعوة الى التكامل ولقت النظر اليها أثما هي من الأسس التي لا شك غيها لتحرير الفكر الاسلامي والثقافة العربية من التبعيسة والغزو والتغريب ووضعها على الطريق الصحيح .

### التورائيسة

ليس هناك رائ والحد في كتابات من كيوا عن التوراة من الباحثين والعلماء الغربيين يجزم بأن التوراة المسداولة اليوم هي كتاب سماوي واحدث ماكتب في هدد الصدد عصدد خاص من مجلة لايف باسم الكتاب المتدس مسدر في أبريل ١٩٦٥ ومن عبل ذلك سدر عديد من الدراسات والأبحاث في الشرق والغرب تشير الى أن التوراة لم تعد كتاب علم وتشريع ببعد أن وكل الغربيون أمر ألعلم وسن الشرائع للانسان - على حد تعبير الدكتور النيس مريحه ، الذي يرى أن ذلك قد حرر الانسان - الأوربي من تقديبين الحرف - مُشعر أنه حر طليق من كل قيد ينظر في الكون بعقله ويحس الجمال في روحه ، ويرى النكتور فريحه في بحثه بأسم « نقد المتوراة » أن هذا النقد هو ظاهرة عامة في هذا العصر ، من أجل أعادة النظر في الدين والتوكيد على الانسان وعظمته والتقليل من أهمية الحرف وهي عوامل اساسية في الفكر الغربي العاصر ، حيث الانسان سيد نفسه له أن يفهم الكون بعقله • ويرى هذا الساحث نقلًا عن عدد كبير من الباحثين أن نقد نصوص الكتاب آلقدس أصبح اليوم ضرورة من أجل معرفة كتابها وأزمنة وضع مختلف أقسامها ، وقد أدى هذا الثقد الى اكتشاف فوارق في الأسلوب وتناقض في الروايات عن الحادث الواحد وتباين مي الأوامر التي يفترض أنها من مصدر وأحد ٤ ويعتب على ذلك بقوله « مما جعل القول بأن كل كلمة وكل نقطة من النصوص المقدسة هي وهي الهي جرني امرا بالغ الصعوبة » ، ويتول ، لقد كان الناس يعتقدون. جيلاً بعد جيل أن الحكتب الخمسة الأولى من التوراة ( تكوين ، خروج ، الويين ، عدد ، تثنية ) كتبها كلها النبي موسى مع أن مثل هذا القول اليرد هي النوراة ذاتها ٦ وأنه حين طبقت مُقَّاييسَ البحَّثُ الْعَلْمِي النَّي اسْتَعملت عنى دراسة وثائق القرون الوسطى ثبت بما لايدع مجالا للشك أن الأمر خلاف ذلك ( مجلة المعرفة (٥٤) ٥١٩ (١) ﴿

و « التوراة » بكلمة علرية الاصل بنقاها توجيعة وتعليم ، ثم شرع موسانون ، وتعد اطلق قفظ التوراة على الأمنقار الضناة المعروفة بأسفار موسى بحسبان موسى موسمانيها ، وغيارة الدكور اليمن فريجة ننى

هذا الصدد هي ( تهرهيا أن موسى مؤلفها ) أما في العربية فان لفظ « توراة » يطلق موسعا على البكتاب القدس بجملته : أي بعهديه القديم والجديد ( ١٦٠ كتابا ) .

ويقول الدكتور فريحة : لا يعلم بالضبط متى كتبت التوراة « ايس الدينا أدلة تاريخية سوى تلك التي جاءت نتيجة التحليل اللغوى والتاريخي المنصوص ذاتها . والنص العربي الذي ضبطت احكامه بين القرن ٦٠٨٨ الملادي نقد حدث في هذه الفترة شبه تسابق الى ضبط حرف السريانية والعبرية ، وذلك بسبب ظهور الاسلام وحرصه العجيب على الجناظ على اللغة التي نزل بها الوحى ، ويتول الدكتور فريحة أيضا: أن ترتيب السكتاب الذي استقر عليه يعود إلى زمن ابصد من الزمن الذي ضبط خيه النص ( والجمع عليه هو بدء المقرن الثلني للبيلاد ، ويرجع زمن تاليفها سانى التوراة ـ المي والبل السبيج ٤ وقد اعترف بقدسيتها في القون المخلسي قبل المسيح ) ( ٤٤٤ ق م ) وكتب الأنبياء ( موا م ٢٠٠ ق مم ) والسكتب للقدسة بين ( ١٠٠ ق الى ١٠٠ ميدم ) ولا يعرف ليبماء للولفين ولا زمن التاليف بالضبطه م وهن الله اجماع على أن لقدم كاتبي قد ظهر غي يهوذا في القسم الجنوبي من فلسطين في القرن (١٠ ، ٩ ق م ) وهاول أن يكتب قصية الخليقة ويتبيز أسلوب هذا السكتاب بدقة الوصف والخرارة الدنيقية الثي أتشيع لمي كتاباته وجاء بعده كاتب ديني آخسر دون تاريخ شعبه ( شمالي ) غاسطين وجاء كتاب اخرون متعددون .

ويتولى الباحثون أن الماجوع في دراسة التوراة دراسة نقعية لم يبدأ الا بعد الترن السابع عشر حيثه جرى تطبيق تواعيد النقيد الادبى على المتهراة وان ذلك جاء نتهجية وباشرة الانجبليية ضد السكنيسة المهلوب المخلص مسريقة المتقليد الكنسي الوعندهم أن تقدم العلوم مطعد على نقيد المتوراة حيث اللل التنساقات الواقيح بين مااثبته المعلم وما جاء على التوراة شكا وتلقا روحيا وأبرز هذه التناقضات أن التوراة تبكا وتلقا روحيا وأبرز هذه التناقضات أن التوراة تبكا وتلفي المتربين الى الادب الإغريقي والروماني أجدث ذلك رد فنهل ضد البكتاب المتربيين الى الادب الاغريقي والروماني أجدث ذلك رد فنهل ضد البكتاب المتربيين الي الادب الاغريقي والروماني أجدث ذلك رد فنهل ضد البكتاب المتربيان الدكتور الدكتور الوربا المتربيان الدكتور الدكتور الدكتور المتربية ال

أنيس غريحة إلى ما أصاب التوراة من تغيير وتحريف ، وقال أن هناك أغلاطا منشؤها السهو والكسل والملل ، أو ضعف النظر ، وأذا كان الناسخ غير أمين في عمله عندما يعرض كلمة لا يستطيع قراءتها فأنه يعمد الى تغيير الكمة أو تحوير النص بكامله ليستقيم المعنى فضلا عن أن كثيرا من هوامش المعلقين والشرائح كانت تحشر في المتن ولم ينج نص التوراة من كل هذه الآمات ، فجاء نصها مشوها قلقا غامضا في كثير من الاسغار » وقد جرت الدراسات الى نقد التوراة وهل هي شعر أم نثر أم تاريخ أم دين ، وجرى البحث حول شخصية المؤلفين وهل هي شخصيات تاريخية أم أسماء وهبية ،

واعتبرت التوراة « ادبا » في نظر الباحثين أو قسما كبراً منها اعتبر من الفنون الأدبية، ويرى بعض النقاد أنها دراما بطلها « يهوه » يبدأ الفصل الأول بقصة الخليقة ، وظهور الانبسان الأول فيقع في الخطيئة ويطرد من الفردوس ، ويرى قسم آخر أنها أقرب الى الملحمة « ملحمة الخلاص » ويقول الدكتور فريحة أن من نقائج هذه الدراسات النقدية للتوراة أن أخذ الانبسان في اعادة النظر في نشأة الدين ،

وقد جاء في دراسات السكتاب المتدس في مجلة لايف أن التوراة الوسع السكتب انتشارا ومن الكبرها أثرا في تاريخ البشر ؛ ولسكنها مع ذلك كتاب كتبه الانسان وأن مؤلفيه يحملون اسماء ذائعة الصيت مثل : ( بسياه ، ايزبكيل ، جربمياه ، القصيس بول ) ، ولسكن أغلب كلماته كتبها أشخاص آخرون لايعرف أحد من هم ولا يمكن معرفتهم في يوم من الايام ، فقصد ظل الوحى الألهى الي الانسان ينتقل من ألأب الى الأبن الف منة تقريبا بن مناه تقريبا بعد أبراهيم من غير أن يكتب الاوبعد ذلك فقط بدأ اليهود في تدوينه ، وكان ذلك قبل الف سنة تقريبا من ميلاد المسيح فأخصوا يسجلون القصص والقصائد القديمة وأضافوا اليها قصص وقصائد أخرى جديدة .

وقد استلزم الأمر أن تعدد كتابة لفائقهم عدة مرات وأن ينقل وينسخ ؟ مما أوجد قرصا عديدة لا تخصى لتقليرات كثيرة لا حد لها ؟ بعضها مقصود والبعض الآخر غير مقصود ؟ ولما بدأت السيحية تنتشى

بسرعة ازدادت الحاجبة الى عمل نسخ جسديدة لاسيما العهد الجديد ، وأخذ كثير من المؤمنين يصنعون نسخا لأنفسهم بأنفسهم أو كان أحدهم يقرا بصبوت مرتفع في ( النسخ ) بينما كان يتلقى عنه ما يقرب من أثنى عشر ناسخ ، وهسذا ما مهد الطريق لأخطاء أكثر وأكثر ، لذلك غانه لا يوجسد اليوم أي نص ( اصلى ) لأى جزء من السكتاب وربما حوى العهد الجديد تغييرات أكثر وأبلغ من العهد القديم (۱) ...

وقد أشارت هذه الأبحاث إلى أن السكتاب المتدس كتب أول ماكتب باللغة المعبرية القديمة واللغة السكؤينية أى الاغريقية الا أنه عاش أكثر ما عاش في الترجمة أوقالت الأبحاث أن كل الترجمات ناقصة قاصرة ، وكانت طريق المترجمين محفوفة بالمخاطر والصعوبات فقد عجز السيس جيروم نفسه عن ارضاء السكنائس المعاصرة ، والتمشى مع ذوقها وميولها » .

وبعد غان هذه الدراسات ( الاوربية وما قيل غيها يفوق ما أوردناه ) انما تمثل موقف الفكر الغربى نقدا واثارة الشبهات حول صححة التوراة الموجودة الآن وصلتها بالتوراة المنزلة من عند الله ، وهذا كله معروض للقول في مواجهة الحملات الاستعمارية والتشيية والتغريبية الخطية ومحاولاتها في اذاعة التوراة وتوزيعها في العالم كله من حيث انها وثيقة تاريخية ودينية ، ويؤخذ من احصاء جمعية التوراة في نيويورك ان المكتاب المقدس نقل الى ١١٤ لفة غير اللغات الاوربية ( عام ١٩١٨) ويقدرون عدد النسخ التي وزعت من التوراة في العالم وفي جميع اللغات الاوربية الني ترجمت اليها بأكثر من ٣٠ مليون نسخة ، وقد عمد كثير من المكتاب وخاصة الادباء المهجريين وفي مقدمتهم جبران خليل جبران وميخائيل نعيمه الى نقل اسلوب التوراة الى الادب العربي ، وقد وصف ميخائيل نعيمه بأنه ربيب التكوين الذي تعذى بالعهد القديم من آيات شعرية نافذة العبير السحري مثل المزامي وشعر الجامعة وسفر أيوب ونشيد الانشاد حيث السحري مثل المزامي وشعر الجامعة وسفر أيوب ونشيد الانشاد حيث لايخلو مقال من مقالات نعيمة من تعبير شعر ديني أو من آية أو بضع آيات

<sup>(</sup>١) عن بحث الدكتور أمير رضا ـ الوعي الاسلامي ـ مايو١٩٦٦ .

برمتها ويطلق على هذا النهج ، الأسلوب التورائي ، وهو أسلوب عرف منذ راجع ابراهيم البازجي ترجمة الأناجيل التي قام بها الأمريكيون في أوائل القرن ، وتسد رغب البازجي أن يتصرف في بعض كلمات الترجمة ويتخير الفاظها ويزيل عجمتها ويخلصها من فساد التركيب وسوء التأليف فحيل بينه وبين ذلك ومنع منه ، وبذلك نشأت لغة تورائية عامية ركيكة التركيب ، وقد حاولت هذه اللغة غزو اللغة الغربية الفصحي بمحاولات جبران ونعيمة ولكنها تراجعت بعد فترة من الزمن عاجزة عن تحقيقاي تحول في الأسلوب العربي القرآئي المصدر .

وكان الستشرق كامه غير قد اشيار مى ترجمته لجبران الى ان تأثير الترجمة العربية للتوراة ظاهر مى اسلوبه وخاصة ميما يتعلق بالرموز والاستعارات والمجازات .

ومن الحق أن يذكر أن (التوراة) كانت مستوحي لكتاب من الغرب أبثال مكتور هيجو ولامرتين وجوتيه وتوماس مور والمردى دينني وملتون.

اما في اللغة العربية فان الدكتور أنيس فريحة يشهد بأنه ليس لها أثر كبير في الأدب العربي فيها عدا محاولات جبران ونعيمة التي اخفقت المؤلف غير محاولات ساذجة من بعض الشعراء الذين يكتبون قصيدة النثر يستعملون فيها عبارات المكلاس والمخطيئة وغيرها وهي كلمات ليست أطيلة في الفكر العربي وفي نفس الوقت يبكن الغول بأن القرآن الكريم والمذيث النبوي هو كانا ولا يزالان المسترين الهامين من مصادر الأسلوب الأدبي والإداء الفسكري والموضوعي الموني مجسال الدراسات العلميسة والاجتباعية والمحيلية والمتصادية وليس في مجلل القصة أو المتاريخ وحدهسا.

وغضلًا عن ذلك غقد طلالقرآن بعيداً عن كلاتهام بالخلط والاضطراب أو الشك حول نصه أو مضمونه غضلًا عن أنه لم تثبت قط أي معارضة عنى نصوصه لأي نظريات علمية حديثة أو اختلاف مع المنهج العلمي الحديث من ناحية مصدره أو مضمونه أو النصوص الواردة عيه .

وقد حاول الدكتور طه جاسين أن يقف منه موقف كتاب النقرب من

التوراة بنقد النص الأدبى أو التاريخى ولكنه غشل غشالا فريعا وتحطيت محاولته ومعاولة تابعيه أمام وثاقة النص القرآنى وسلامته ، وعجزت الشبهات التى جمعها الدكتور طه حسين من البشرين والستشرقين عن أن تقدم شيئا له أهميته أو من شأنه أن يثبت أمام التحقيق العلمى أو العقلى .

# التوحيـــد

يتسم الاسلام بسمة واحدة كبرى أصلية تمثل محور عقيدته وشريعته ونظامه الاجتماعي كله تلك هي « التوحيد » وعليها تقوم القواعد الأخلاقية والفكرية والعقلية والوجدانية جميعا « هو الله الذي لا الله الأهو عالم الغيب والشهادة هو الرخمن اللوحيم » والتوحيد هو مفهوم الفطرة السليمة التي تتمثل في أنه لا معبود ولا خالق ولا رازق ولا ضار ولا نافع غير الله سبحانه وتعالى .

والتوحيد في مفهومه الأصيل هو أن يتنى الإنسان ربه في كل أعملله ولا يرى سوى الله وهده سيدا وهيدها ، عليه غيره من يخشى أو البه يلتجيء أو يستند ، غلال عرف الإنسان مفهوم التوجيد وجرفاة كليلة دفهيه ذلك الى الصدق والخير والشجاعة علا يرى غير الله ولا يخشى سواه . ومن هذا الفهوم نفسه يقوم كيان الفكر الاسلامي كله في مختلف الجوائب السياسية والاجتماعية والاقتصادية .

وقد وقعت البشرية في اخطاء الوثنية والتعدد والشرك والانكار الكلي وتاليه البشر وغيرهم نتيجة لقصور في الادراك وخطأ على التصور وقد وصل بها فلك الى مواحل عديهة من الاضطراب والعقيط والبعد عن مناهج المعدل والحق .

ذلك أن مفهوم التوحيد في الاسلام أنما يرسم دائرة كاملة للمجتمع والفكر الانساني كلم قوامها سيامة الانسان الليكون تهت حكم الله التقاء التهم الروحية بالقيمة المساهية ؟ وأرهاط القلب بوالعال الماهية المساهية ؟

ومن هنا غان جوهر الأديان على مفهوم الاسلام واحد لا يتغير وانها نشأت الانحرافات بمرور الزمن ، والدين واحد على لسان جميع الأنبياء والرسل «شرع لحكم من الدين ماوصى به نوحا والذى أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا غيه » وقوام التوحيد اعلاء الله سبحانه عن الشريك والشبيه وشجب عبادة الأصنام والاتجاه الى الاعتقاد بوجود الله عنطريق التأمل والبصيرة والعقل والدليل والايمان بقوة عليا مسيطرة .

والتوحيد غير الثنوية وغير التثليث مما تقول به بعض المذاهب الأخرى .

والتثليث ليس خاصا بدين معين غان بعض الأديان القديمة غيرالمنزلة عيها تثليث خاص بها . وهناك الثالوث القرعوني والاغريقي والهندى .

اما في الاسلام فان الله منزه عن المسابهة والمساكلة وأنه لا يجوز عليه اتحاد وتركيب بل لا يجوز أن نتناول التكلم في ذاته المقدسة بعقولنا القاصرة « ليس كمثله شيء » « ولا يحيطون به علما » ولا شك أن الأديان كلها قامت على التوحيد « ولكن بعد وفاة الرسل أدخلت الأمم الى تعاليمهم جميع أهوائها المؤروثة لها من الوثنية الأولى من التشبيه والتجسيدوالتعدد في ذات الخالق ، أما الأديان في مبادئها فكانت بريئة من ذلك كله وكان أتباعها الأولون على غير ماعليه الشياعها الآخرون » ( محمد فريد وجدى: كنز العلوم واللغة ) .

ويقول الدكتور حسن صعب ان قاعدة الاسلام الأزلية هي الاعتقاد بوجود الله الذي لا يتغير بتغير الزمان والمكان .

وحقيقة كونه واحدا هي حقيقة لا يأتيها الباطل من قريب ولا من بعيد وكل الدعوات الباطلة تتحدى هذه الحقيقة بالانكار والمبالاة وتتحداها بالنقى والاستهزاء .

وتعطى عقيدة التوحيد للمسلم اعلاء الله سبحانه على كل عظيم ؟ علا تعبد الأغراد ولا الإبطال ولا الصالحين ولا الاولياء وتقدر الناس اعمالهم

لا بأحسابهم ولا مكانتهم المادية ولا أصولهم ولا أنسابهم و التوحيد هو الذي يقرر المفهوم المطلق الذي يفتح الباب بين الانسان والله سبحانه على مصراعيه بغير واسطة أو وصاية .

« واذا سألك عبادى عنى مانى قريب » ومى ذلك قول الرسول واذا ( سألت ماسأل الله واذا استعنت ماستعن بالله ) .

فالله خالق كل شيء واليه يرد كل امر ولا يقطع قضاء الا باذنه ( والله في العقيدة الاسلامية وجود كامل متصف بالحياة والعلم والقوة والارادة ) « ولله المثل الأعلى » وليس كمثله شيء ، وهو واجب الوجود — والانسان وفق هذا المفهوم من التوحيد : حر مسئول ، لا يقر بالجبرية ولا يقبل بالقدرية .

# الثورة الفرنسية

شغلت النورة الفرنسية حيرًا كبيرا في الفكو الاسلامي الحديث وعدها كثيرون مصدر النهضة واليقظة في العالم الاسلامي والأمة العربية ورتبوا على وجودها كل مظاهر التقدم الفكرى والاجتماعي ، ولم يكن هذا هو الحق بوجه من الوجوه ، فقد بدأت اليقظة في العالم العربي كحركة طبيعية تلقائية داخلية عرفها التاريخ الاسلامي في عديد من مراحله ، حيث تنبعث الحركة من الداخل وليكن أصحاب هذا القول كانوا دائما هم دعاة التغريب وصنائع المستشرقين والمبشرين والعاملين على محاولة صبغ اليقظة العربية الاسلامية المحديثة بطابع غربي بينما تتسم هذه اليقظة بعروبية واسلامية المصادر والبواعث والمراحل المختلفة .

والثورة الفرنسية حركة غربية مرتبطة بالمجتمع الأوربي ولها بواعثها التي من أهمها : محاولة حصول طبقات معينة من المجتمع كانت معزولة عن الحياة على حقها عن الحرية والعمل والمساركة على النشاط السياسي وأهم هذه الطبقات هم اليهود واليهم يعزى قيام هذه الثورة .

ويمكن القول بأن الثورة الفرنسية كانت بمثابة رد الفعل الذي واجه الفكر الغربي في العصر الحديث بعد اتصاله بالفكر الاسلامي فان الحرية

والاخاء والساواة وهى شعارات الثورة أنها استمدت أسانيا من الاسلام وهى حلقة من المطقات المتصلة بتأثيرات الاسلام فى الفكر الغربى والمجتمع الأوربى والتى بدأت بحركة لوثر وكالفن وقد تمثلت فى أولا ألفاء الوساطة بين الله والناس ثم تمثلت فى الثورة الفرنسية ثم فى الدعوة الى الفاء نقوذ الاشراف ورجال الدين ومحو الفوارق بين الطبقات .

وقد أشارت الي هذا المعنى واكدته أبحاث كثيرة ، مالت الي الاعتقاد بأن الثورة الفرنسية بروحها كانت وليدة للتعاليم الإسلامية والتراث العربي .

فنى القرن المثلين عشر كانت الثقافة الاسلامية قد اثرت الى حدد كبير فى اذهان مفكرى أوريا وأدبائها والفرنسيين منهم خاصة ، وكانت كلمات عمر بن الخطاب من مثل قوله « متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارا » هى الأصل فى قول رجال الثورة الفرنسية « يولد الناس ويبيشون أحرارا متبساوين في الحقوق » وقد ثبت أطلاع مفتوى فرنسا وفلاسفتها على الفراث الإنبلامي اطلاعا كبيرا يقطع بهدده الصلة التى وفلاسفتها على أنهم تأثروا بها وقفوا عليه من مفاهيم الاسلام فى التحكم والشورى والعدل والمساواة .

ويتصل بهذا ماذكره رئيف خوري في كتابه عن الثورة الفرنسية نقلا عن رفاعة الطهطاوى حيث يقول : وقرات جزاين من كتاب روح الشرائع لمؤلفه مونتسكيو ويلقب عندهم بابن خلدون الأنهرنجى ، فهونتسكيو أذن اطلع اطلاعا مؤكدا على آراء فهلسوفا الاجتماعي ابن خلدون فها الذي يهتع أن يكون روسو وسواه من مواطنيه قسد اطلعوا أيضا على شيء اكثر من الدراث الاجبلامي و

ويتول « أوليس من المعجب أن يستعمل المفكر الفرنسي روسو كلمة جارية ابن قيدامه « عهدا وميثاقا » في جبين كتابه الذي كان انجيل الثورة الفرنسية كما لقبوه » أوليس المعجب أن تقول جارية للخليفة : ( أعطينا عهدا مميثاته واعطيناك سمعا وطاعة عان وغيته الما وغينا لك وأن نزعت الى غير ذلك ماتنيا تركدا وراعنا رجالا اثمواء والبينة عدادا)

وفي هذه السكلمات المعدودات زبدة المساواة آلتي ارتكزت عليها الثورة

ومعنى هذا ان الفرنسى الحديث نتامذ على المسلم العربى القديم ومن غير شنك ان اطلاع فلاسفة فرنسا وكتابها على الفكر الاسلامي قسد خلق فيهم استغدادا نفسيا كبيرا للثورة سد هدفا هو الواقع الذي افكره كتابنا العرب والمسلمون حين كتبوا عن الثورة الفرنسية وصسورها على انها كانت بعيدة الأثر في الفكر العربي الاسلامي دون أن يذكروا أنهسا استقدت وجودها منه اصللا ، ومن الحق أن يقال أن كتابات أدبائنا عن الثورة العرضية أنها كانت تحاول أن تصور عظمة فرنسا وتأخر العسرب والمسلمين لتلقى ظلا من التبعيسة والاعجساب بالغرب والولاء الفسكرى والسياسي دون أن يعرف هؤلاء أبعاد الهدف الذي اتخصفوا مخسدوعين والسياسي دون أن يعرف هؤلاء أبعاد الهدف الذي اتخصفوا مخسدوعين كمخالب قط له ، ذلك الهسدف هو اعطاء الثورة الفرسية مسحة قسداسة حتى تخفي بواعثها الحقيقية آلتي كان من ورائها اليهود .

بعض المؤرخين انهما مكملتان بعضهما لبعض الأولى سياسية والثانيسة اجتماعية ، والثورة الفرنسية اخرجت اليهود من الجيتو وجعلت لهموضعا اجتماعيا مساويا لوضع المسيحيين ، أما الأخرى فقسد وضعت النظرية اليهودية الاقتصادية موضع المنفيذ تحت اسم الثميوعية أو الاشتراكية ، ولن اليهود كانوا من وراء الثورتين ، جاعت في فرنسا انتقاما من النفوذ المسيحي المضم ، وفي روسيا انتقاما من سحق دولة اليهود الكرى في المخزر ومحاولة احتوائهم ، بدأت الثورة في فرنسا بما هيأت له الأذهان فولتير وروسو وديدرو وسسائر ربحال الانسكوييديا فجاءت الثورة وفي الأذهان تربة صالحة لها ، كذلك فان الثورة الفرنسية وما تلاها منثورات في أوربا قد قضت على وحدة الجامعة المسيحية واحلت بدلا منها صراع المحتويات وكسب اليهود من ذلك السيطرة الاقتصادية والاجتماعية في كل قطر ، وان هرية واخاء ومتعاواة شعار الثورة الفرنسية هما شسعار قطر ، وان هرية واخاء ومتعاواة شعار الثورة الفرنسية هما المسعارة اللهودية التونية اليهود ،

ذلك أن ماحققته الثورة الفرنسية باعتراف قطب من كتاب فرنسا هو هو جوستاف لوبون « كان سيتحقق طبيعيا دون قيام هذه الثورة » ولكن الهدف من الثورة في تقديرنا انما كان في أن يصل اليهود الى مقاليد الأدوار السياسية ومكان الصدارة ليس في فرنسا وحدها بل في أوربا جميعا، واذا كانت مبادىء الثورة الفرنسية ذات أثر في العالم الاسلامي فان هذه البساديء أساسا هي بضاعة الاسلام والعرب ولا ضير من أن ترد اليهم، هذا مع التأكيد الواضح على أن ميثاقا لحقوق الانسان قد وقعه أمراء الماليك في مصر للشعب بقيادة علمائه عام ١٧٩٧ حيث لم تكن آثار الثورة الفرنسية قد وصلت الى الشرق وقبل وصول الحملة الفرنسية مما يؤكد أن يقطة الشرق ونهضته انما كانت مستمدة من أعماقه وأن الاحتكاك الفريي قد وسع الجوانب ولكنه لم يكن المصدر الأول ولا البساعث الأسبق أو الوحيد ،

### الجرح والتعسديل

كان من أعظم ماقصد اليه مفكرو الاسلام في سبيل توثيق «النص» وحمايته من هجوم خصوم الاسلام والفزاو الفكرى هو انشاء علم الجرح والتعديل أو علم اسماء الرجال وهو ميزان دقيق يكشف خصائص الباحثين والثقاة بصفاتهم ويجعل من سواهم موضع الشك والريبة ومن ثم فسلا يؤخذ العلم منهم .

وقد وصف الدكتور اسبرنجر هذا العلم بقوله

لم تعرف المة في التاريخ ولا توجد الآن على ظهر الأرض المة دققت الاختراع فن أسماء الرجال الذي نستطيع بفضاله أن نقف على ترجمة خمسمائة الف ( نصف مليون ) من الرجال المسلمين ، وقد الترم المحدثون الصدق والصراحة في دراسة هؤلاء الرجال وجميع مايتصل بهم وما يدل على تفوقهم ويقطتهم واحتياطهم وتساهلهم .

ويمكن أن يسمى هذا العلم « الكثنف عن الشبهات » التى يدسها اعداء الفكر الاسلامى وخصومه ، والتى تحمل احيانا طابعا بارعا وظاهرا متبلا وصياغة براتة ربما خفيت على البسطاء والغافلين عن خطر من

لبسوا ثوب الاسلام وعملوا على هدمه من الداخل من أتباع المجوسية والباطنية والديانات القديمة والفلسفات الغنوصية والوثنية .

ومن هنا فقد حرص مفكرو الاسلام على وضع قواعد عامة لعلم السكشف عن الشبهات من شأنها أن تكشف هؤلاء الخصوم وأن تردالناس الى الحقيقة وأن تقيم حصانة دائمة ويقظة مستمرة أزاء مثل هذه المحاولات في مواجهة هذه الشبهات .

وقد أصبح هذا المنهج الذى اصطنعه رجال الحديث من بعد ضروريا فى مختلف مجالات الحياة الفكرية العربية الاسلامية وذلك للكشف عن حقائق الأمور فى حياة الباحثين والمفكرين ومعرفة أتجاهاتهم وهوياتهم وطوابعهم .

وقد وجه علم الجرح والتعديل اهتمامه الى عدة عناصر هامة عى هذا المجال منها:

أولا - لابد من معرفة تاريخ الرجال وأهوائهم قبل معرفة التوال الرجال -

ثانيا - لابد من القاء نظرة شاملة على الأمور ، لا نظرة جزئية .

ثالثا ـ كل قول يؤخذ منه ويترك الا قول الرسول المعصوم صلى الله عليه وسلم .

رابعا ب العلم والمعرفة ملك للناس جميعا ؛ أما الفكر والثقافة فمرتبطان بالعقول والأرواح ولكل فكر قيمه واسسه ومفاهيمه .

خامسا \_ يرفض قول اصحاب البدع والأهواء .

سادسا \_ لابد من وجود مطابقة أخلاقية كأملة بين حياة كل باحث مفكر وبين فكره .

سابعا - لا يقبل رأى من لا تتوفر غيهم الثقلة الأخلاقية والعدالة والسكرامة .

واذا نحن راجعنا تاريخ الفكر الاسلامي وتطوره وجدناه قد واجه نوعين من التحدي .

( النوع الأول ) : النطور الانساني في قطاعه الأفقى والرأسي () الأفقى مع تغير الازمنة (٢) والرأسي مع اختلاف البيئات .

(النوع الثانى): يتمثل فى التحديات الخارجية المتمثلة فى الفلسفات والأديان والمداهب القديمة التى تحاول فرض مفاهيمها وتقاليدها وقد حاولت هذه التحديات هدم أو قدمير مقومات الفكر الاسلامى ، وقد تمثلت هذه التحديات فى دعوات أو حركات مختلفة : كالراوندية والبابكية والخرمية والمتنعة والباطنية وغيرها .

وقد أثارت هذه الفرق عديدا من الشبهات والقضايا التى نقلتها من الأديان والفلسفات القديمة : كالمجوسية والزرادشتية والمانوية والمزدكية ، وذلك لمحاولة تغيير جوهر الفكر الاسلامى وتحويله عن قيمه الأساسية ، وقد انصبت هذه التحديات على تحريف مفهوم القوحيد والنبوة وما وراء المادة والبعث والجزاء وأثارت الى جانب ذلك دعوات الى الالحاد والاباحة ، كما أثارت تضية ظاهر الكلمات وباطنها وذلك بقصد قطع الصلة بين المعانى والكلمات والباس المقائد الوثنية ثيابا اسلامية تهدف الى زغزعة ايمان الناس في الاسلام واعادة بعث دياناتهم القديمة وادخالها في الاسلام .

وقد استطاع المفكرون المسلمون عن طريق علم الكشف عن الشبهات دحض كل هذه المفتريات بعد كشفها وكشف الدعاة عنها ومن ثم فشلت هذه الدعوة كما فشلت دعوات كثيرة من قبلها ومن بعدها .

### الجبريسة

حاول كتاب التفريب وصف الاسلام بالجبرية الوقف من قضية القضاء والقدر ، وفي ظل مرحلة الضعف التي مرت بالعالم الاسلامي ، هذه المرحلة التي يحاول خصوم الابلام عزو أسبابها الى الاسلام ، والواقع أن مفهوم القضاء والقدر مفهوم أيجابي بناء وقد كان مصدر انتصار المسلمين وقوتهم ، وكان قوة دافعة في حياتهم فهو الذي حرضهم على أن يهبوا أرواحهم خالصة لله فلا يخشون الموت ، ولقد فرق المسلمون دواما بين التوكل على الله مع العمل والحركة وبين التواكل ولقدد كانت

الشبهة التي يثيرها خصوم الاسلام دواما تتركز في القضاء على هذا الفرق الواضح .

ومن هنا كان « اصطلاح » الجابرية التي أريد به اقرار مفهوم التواكل والاستسلام للاقدار وهو غير ماعرفه الاسلام .

وقد انتشرت فكرة الجبرية في القرون الأخيرة السابقة لحركة اليقظة الاسلامية المصدر ، نتيجة لانتشار مفهوم خاطىء جاء في أطواء التصوف حين تأثر بالمنذاهب الاغريقية والغنوصية الشرقية فيما يتصل بالقول بوحدة الوجود والحلول والاتحاد وغيرها من المفاهيم البعيدة عن جوهر الاسلام المطبوع أساسا بطابع الوحدانية الخالص .

ولذلك نقد كانت أولى بواعث حركة اليقظة الاسلامية التى أنبئتت من الجزيرة العربية والازهر قائمة على التوحيد وفي مواجهة خطر الجبرية التي ليست من أصول الاسلام ، وأنما جاءت أنحرافا عن مفهوم الاسلام الصحيح ، وأطلق عليها عبارة التواكل والاستسلام للاقدار على النحو الذي خلق شبهات عديدة حول موقف الاسلام الواضح أزاء العمل والمسئولية الفردية التي هي عماد مقهوم الاسلام .

ومن الحق أن يقال أنه ليس عنى مفهوم القدر الاسالامى مايميت شجاعة المسلم أو يؤدى الى فتور همته ، وأن هذا القدر مرادف لسنة السكون التى تهيمن على جميع أعمال الناس وقد أكد القرآن حرية الانسان وتأثير أرادته في عمل الخير والشر .

#### الجهساد

الجهاد غريضة من غرائض الاسلام الأساسية أ تعنى حماية الفكرة والامة من عدوان المعتدى والتساهب الدائم والاستعداد المتصل بحمساية النفوس واعدادها وحماية الثغور وحراستها ، وليس هو بمفهوم القتال والحرب الا في حالة واحدة هي العدوان .

وتتمثل عنى آى القرآن الواضحة « وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم ■ مهو ليس متالا ولا يكون

أبدا عدوانا وانما هو ارهاب واشعار باليقظة الدائمة « ود الذين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم غيميلون عليكم ميلة واحدة » و «الجهاد» الاسلامية من أن يقتحمه الاعتداء الخارجي وحفظا لحدود الدول الاسلامية من أن يخترقها العدو ، وقد اجمع الأئمة على أنه مرض كفاية يجب على اهل كل ثغر أن يقاتلوا من يليهم من العدو فان عجزوا ساعدهم من يليهم من المسلمين .

وليكن كلمة « الجهاد » في دراسات المستشرقين والبشرين قد لقيت عننا شديدا وأثيرت حولها الشبهات المختلفة ، وحوربت أعنف الحروب ، وكانت آيات الجهاد في القرآن تلقى من الاستعمار والنشير وما تزال تلقى حربا عنيفة ، فقد كانت الدعوة الى جهاد المستعمر عن طريق مفاهيم الاسلام من أخطر الأسلحة التي قاومت بها الأمة العربية النفوذ الأجنبي ، حتى لقد حرم المحتلون الفرنسيون في الجزائر تدريس (الجهاد) في أبواب الفقه .

وقد اتسع هذا المفهوم المنحرف في الهند ، فقامت دعوات أيدها الاستعمار تفسر القرآن تفسيرا جديدا يؤول فيه مفهوم الجهاد بما لايناقض الوجود الاستعماري البريطاني غير أن اقطاب الاسلام ما لبثوا أن كشفوا هذه الخدعة .

### الحـــرية

للحرية في كل فلسفة مفهوم ، ولها في الفكر العربي الاسلامي ارقى مفهوم وأعبق مضمون ، فهي الحرية بمعناها الشامل القائم على حماية حريات الآخرين وعلى تقدير التبعة الى جوار تقدير الحرية ، وهي بمفهوم الشريعة الاسلامية « القدرة على عمل كل شيء لا يضر بالغير » والحرية حريات :

ا ــ فالحرية ضــ دالرق ، قلا يكون الانسان ــ رجلا أو أمراة ،
 منترقا أو معلوكا لفليره، ولاتكون الأمة محتلة أو مستعبدة بل تملك حريتها.

٢ ــ الحرية هي حق الدفاع عن النفس أمام القضاء .

- ٣ حرية الرأى هي حق التفكير والحكم على الأشياء .
- إ الحرية في التعليم في مواجهة الجهل ، والحرية في التعليم
   حق للرجل والمراة .
  - ٥ الحرية في الاعتقاد والحرية في القول .

آ ـ حرية التملك ، وشريطة هذه الحريات كلها فى الاسلام أن لا يكون فيها طغيان على حريات الآخرين ، وقد كفل الاسلام حرية العقيدة ( لا اكراه فى الدين ) ودعا الى تحسرير الفرد فكريا وتحسريره من الرق الاجتماعي فوسع منافذ العتق والحرية وحصر الرق في أضيق نطساق ، محاولا تصفيته على التدريج .

واعتبد كرامة الانسان تائمة على اساس الاخوة ، وجعل الاسلام الحرية السياسية قائمة على الشورى وجمساع نظرة الفكر الاسلامى في الحرية هي أن الناس جميعا ولدوا أحرارا ، لافضل لعربى على عجمى ولا لأسود على أبيض الا بالعمل النساقع ، وما يراه قلاسفة اليسار من أن الحرية هي الغاء استغلال الانسان اللنسان هي جانب من جوانب مقهوم الحرية فلي الاسلام ولسكنها ليست الحرية كلها ، وما يراه بعض قلاسفة الغرب من اطلاق الحرية بقير حدود غلا يقبله الفكر الاسلامي لانه يراه دعوة الى تحطيم قيم الجتبع التي تحميها الحرية .

ومنهوم التوحيد في الاسلام هو أعلى مناهيم الحرية حيث تتحرر النفس الانسانية والعقل الانساني من قيود الوثنية وعبادة المارد والعبودية لغير الاله الواحد الأكبر ، وقد القت دعوة التوحيد أمام الانسانية الضوء الصادق محررتها من كل قيود العبودية : عبودية العقل والنفس وخلصتها من عبادة ماهو غير الله وغتحت الطريق أمامها الى قهم الحقائق السكبرى .

فالحرية في مفهوم الاسلام هيضد العبودية والرق والوثنية والظلم، وهي حرية الفرد والمجتمع جميسا ، ليست حرية المجتمع على حساب الفرد ولا حرية الفرد المنتاز على حساب المجتمع والجماهير ، وهي حرية الفكر المنطلق في طريق الحق ، الى الاجتهاد والابداع والتجديد ، فالمجتهد له

أجر اذا أخطأ وأجران اذا أصاب ، وهى حرية المتدين حيث « لا اكراه » الله والعقل هو المنطلق والبرهان هو أداة الجدل والحوار ، وكل مسلم يعود الى الحق متى تبين له ، حتى الرسول نفسه وهو المعصوم يقبل الحق ويعود اليه ولا يرى فى ذلك ضيرا فالحق أحق أن يتبع ،

والاسلام ينعى على الذين يستخدمون الحرية من أجل الغرض الخاص ، أو الغايات الفردية ، وينعى على الذين يتبعون الرأى من غير أن يعرفوا أدلته ووجه الحق فيه ، ويأخذ عليهم أن يتمسكوا بالباطل متى استبان لهم الحق .

والاسلام أول من دعا الى الحرية بمعنى التحرر من قيد الجهل والخرافة والتقليد في فهم الظواهر والأحداث .

### حرية الفكر

هناك قضية تثار بين آن وآخر يرددها بعض السكتاب ، هى أن حرية الفكر وجدت اضطهادا خلال العصور المختلفة وفي مجال الاديان والأمم المختلفة . وأن مفكرين لقوا حتفهم من أجل حرية الفكر أو قول الكلهة وهذا القول على اطلاقه لايمثل الحق ، وأنها يستهدف اتهام المجتمع الاسلامي وهذا القول على اطلاقه لايمثل الحق ، وأنها يستهدف اتهام المجتمع الأوربي بأنه عجز عن حماية المفكرين ، وأن شائه في ذلك هو شأن المجتمع الأوربي وأنه خاصم حرية الفكر وارتكب من أجلها الاضطهاد والقتل ، ويضعون أمثال السهردردي والحلاج في مجال القتل وابنرشد في مجال المضطهدين، والحق أن حرية الفكر لم تكن مصدر اضطهاد أو قتل في الاسلام على أي نحو من الانحاء أو وجه من الوجوه ، وأن هناك قارقا بعيدا بين ماواجه جاليليو وسقراط وغيره من مفكري أوربا وما واجه أمثال الحلاج وابنرشد،

ان الكنيسة والدين الغربى قد ضاق بحرية الفكر ويالكشوف العامية وضاق بمخالفيه فأقام لهم محاكم التفتيش ومذبحة بارتلمي وعقد عديدا من المخاكمات . هـذا معسروف وثابت بواقع التاريخ ، ليس هناك مجال لانكاره ، اما مجال الاسلام والمجتمع الاسلامي غلم يضار مسلم واحد مهما بلغ من حرية الفكر واطلاق الكلمة .

وان الذين عوقبوا لم تكن الكلمة هي سبب عقوبتهم ولكنه كان المتصرف الخاطئء ، ولولا ثبوت اليقين باتصال السهرورى والحلاج بأعداء المسلمين محرضين أو متآمرين ، لما كانت محاكمتهم ، وأن الكلمة وحدها لم تكن مصدر اضطهاد ، فقد بلغ غيرهم من حرية الفكر ماهو أشد جرأة دون أن يمسهم أذى من أمثال ابن عربي وأبي العلاء المعرى ، ولكن الاتهام بالنسبة للسهروردي والحلاج كان واضحا وأكيدا فليست الكلمة هي التي قتاتهم ولكنها المؤامرة ، ولقد كان الاسلام سمحا في حرية الفكر التي كانت أساسا من أسسه وقاعدة من قواعده ، ومنها استطاع العلماء المسلمون أن يصدروا في دراسة الفكر اليوناي والروماني والفارسي والهندي وأن يصهروا ماتبنوه منه وقق مفهوم التوحيد ، وأن يرغضوا مايعارضه ولقد اطلق الاسلام ادعاة الأديان الدقاع عن عقائدهم وسمح لهم بالسحال والجدل في حرية كاملة كما حفظ لهم حرية العقيدة وحرية العبادة .

فاذا ذكر ابن رشد فان تحريق مؤلفاته لم يكن خصومة الفكر نفسه، ولكن الخصومة الشخصية بينه وبين امير الأندلس هى التى جرت عليه عقوبته واضطهاده ، فلما زالت أسباب الخصومة عادت لأبن رشد ولمؤلفاته مكانها في نفس حياة ذلك الأمير ومجتمعه ، ولم يكن الأمر في هذا كله متصلا بآراء ابن رشد ولا بحرية الفكر نفسها من قريب أو من بعيد ( راجع غصل ابن رشد في آخر السكتاب ) .

وعلى الجملة مان المسلمين لم يضطهدوا احدا ولم يسفكوا دم أحدد عتاباً له على الاستغال بالعلم أو الفلسفة ، حيث لا اكراه في الدين ، ومن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، وقد انتفى التتال بين المسلمين من أجل الاعتقاد ، كما عمد المسلمون الى التساهل مع أهـل العلم والنظر من كل ملة ، وحيث لم يسمع في تاريخ المسلمين بقتال وقع بين السلفيين أو الأشاعرة والمعتزلة كما الحدث بين البروتستانت والكاثوليك في تاريخ أوربا ، وما كان يقع في القسطنطينية من سسفك الدماء بين الأرثوذكس والسكاثوليك في عهد القياصرة الرومانيين ، بل أن أبا العلاء المعرى قال مالم يقل بمثله فؤلتير وروسو ، ومات مع ذلك على فراشه ، ولم يرد في التاريخ الاسلامي علماء يحرقون لأجل معتقداتهم وهم على قيد الحياة كما

صنع الأوربيون في ديوان التقتيش في أسبانيا ، وقد جاء ذلك نتيجة لتقدير المسلمين للعلم ولاحترامهم للاخاء الديني أشد احترام ، وهملايكفرون من أقر بالتوحيد وان اختلف في الرأى والفروع .

وحرية الفكر في الاسلام انها هي حرية شاملة ، تشمل المسلم وغير المسلم ، وهي مطلقة خالصة لوجه الحق وحده ، فالمفكر المسلم يقول الحق ولو على أقرب الناس اليه ، وينصف من هو أهل للانصاف ولو كان من غير ملته ، وغير هذا مفهوم حرية الفكر في الغرب بشهادة جوستاف لوبون نفسه : الذي يقول : أن حرية الفكر في الغرب تختفي لدى أوربي عندما يهتد بحثه الى فكر العالم الاسلامي ، فأن المفهوم الصليبي العميق الأثر في النفس الأوربية يحول دون الانصاف .

ومنهوم حرية الفكر في الاسلام أنما يهدف الى تحرير الإنسان من رق التقليد الأعمى وتربيت على استقلال الارادة واحتقار التقليد والتبعية العمياء ، وتحريره من عبادة الأهواء ودعوته الى الاقتناع بالدليل ، تحريره من الجهل والظن ،

وقد نهى الاسلام عن التعليد الذي يقوم على العصبية الوراثية والنعرة

### الفطيئــة

« الخطيئة الأصلية » مصطلح غربى مسيحى ، له أبعاده في الفكر الغربى ، ويعنى مايسمونه الخطيئة التي ارتكبها آدم وورثها عنه البشر وترتب عليها في تقديرهم مادعى بصلب المسيح فداء للبشر وتكفيرا لهذه الخطيئة .

وقد كان هــذا الاتجاه مفهوما جديدا في المسيحية اعلنه احد مفكرى المسيحية بعد المسيح ( بولس ) واقرته المجامع واصبح جزءا من الفسكر المسيحي والأوربي جميعا وقامت من أجله معارك عديدة في عصر النهضة الأوربية ، واصبح من بعــد له تأشير كبير في الفكر الغربي وفي عقلية الأوربيين ، ويعد في نظر بعض المؤرخين مصدرا لنشوء كثير من المدارس

الالحادية ، وقد تغلغل الصراع من أجل هذه الفكرة في الأدب الغربي والفلسفة الغربية ، وفي كثير من النظريات السياسية الأوربية .

أما الفكر الاسلامي فان هذا الاصطلاح لا يمثل شيئا معينا ، ومفهوم الاسلام كما أورده القرآن بالنسبة لآدم وعيسى واضح فليس في عمل آدم مايعد خطيئة عامة شاملة للاسانية كلها ، ويقسرر القرآن أن آدم عصا ربه ففوى ، ثم تاب عليه ربه فهدى ، والاسلام بذلك يقرر عدم وراثة الخطيئة ، ويعتبر أن كل أمرىء بما كسب رهين .

والفاظ الصلب والخلاص والفداء والخطيئة الفاظ ذات دلالة واضحة في الفكر الغربي المسيحي ، ترتبط بهذا المعنى ، ولكنها لاتحمل مثل هذه الدلالات في الفكر الاسلامي وليس لها تاريخ أو أثر ، والفكر الاسلامي يكثنف في هذا عن استقلاليته عن التاثير بما هو خارج عن عتيدته .

### الحولة الثيوقراطية

من الأخطاء التي ينسبها الغربيون للاسلام انهامه بأنه اتنام الدولة الثيوتراطية أو يدعو الى اقامتها وتعنى الدولة الثيوتراطية الحكومة الدينية في المجتمع الغربي ومن الحقائق الواضحة الأكيدة أن الاسلام لم يقم الدولة الثيوقراطية على المفهوم الذي عرفه البابوات في حكومتهم والدولة في المفهوم الاسلامي تجعل جبيع المواطنين متساوين أمام القانون في الحقوق والواجبات ولكل مواطن الحق في ارتقاء أعلى المناصب ماعدا منصب الرئيس، وحرية العبادة في الدولة الاسلامية مكفولة لجميع المواطنين والمساديء الاجتماعية في الدستور الاساسي توافق جميع الديانات وان احتوى بنودا تشجع نمو العقيدة الاسلامية دونما تمييز للمسلمين عن سواهم بمنافع خاصة و والاسلام أسلوب صالح للحياة الحريمة المسوده الأصالة ويتفوق فيه الجوهر على الظهر .

ومفهوم الدولة الثيوةراطية (أي الدولة الدينية) لا يقوم في العالم الاسلامي قط ، أن الاسلام ليس عبادة وتدينا وليكنه أسلوب صالح للحياة السكريمة تسوده الأصالة ويتفوق قيه الجوهر على المظهر والدولة

النيوةراطية التى يتولى أمرها رجال الدين على المعنى المتعارف عليه فى الغرب لا توجد فى الاسلام . وشريعته السمحاء لاتقر وجود مايسمى رجل الدين ، والعلمانية والنيوةراطية لا وجود لها فى الاسلام حيث فى الدول الاسلامية يتساوى المواطنون أمام القانون فى الحقوق والواجبات وحيث حرية العبادة مكفولة لجميع المواطنين على السواء .

ومن هنا فان مايردده دعاة التغريب من وصف الحكومة الاسلامية بالدولة الثيوتراطية ليس صحيحا على اطلاقه ، حيث لا توجد في الاسلام سلطة للكهانة .

ولم تكن يوما أداة من أدوات الاستبداد على نمط الحكومات الثيوة راطية التى عرفت في أوربا ، وليس من التوحيد بين السلطتين الدينية والدنيوية في الاسلام مايؤدى الى شيء من التضارب ، عليس الاسلام حقائق روحية خالصة ، ولسكنه حقائق روحية ونفسية واجتماعية ،

### رجسل السدين

كلمة «رجل الدين » كلمة غربية وافدة يجاول السكتاب والمفكرون يطلقوها على العلماء المخصصين في دراسات العقائد والفقه والشريعة والتفسير ، والذين تكون دراساتهم في الأغلب مستمدة من المعاهد الاسلامية الخالصة : كالأزهر والزيتونة والترويين ، والواقع أن الاسلام لا يعترف بطبة قد معينة يمكن أن تسمى رجال الدين لها نظام خاص ، أو حقوق معينة ، أو نفوذ من أي نوع ، ولسكن هناك علماء متخصصون في الدراسات الاسلامية والدينية .

ورجل الدين عند الفرنسيين يوصف بأنه (Relig nienx) ومعنى هذا الوصف أنه لا يصلح لفهم أبور المعاش بستب انقطاعه عن صحبة الناس.

وقد جاء هذا المفهوم في الفكر الغربي نتيجة للتحديث التي واجهها الدين في أوربا ، في صراع الكنيسة مع العلم ، مما دعا العلماءوالباحثين أن يضعوا الدين موضع المضومة العنيفة ، حتى أن جميع الفلسفات

النفسية والاجتماعية تهاجم الدين وهي لا تقصد الا مفهوم الدين في المجتمع الغربي وليس المسيحية المنزلة .

ومن هنا كان اتهام رجل الدين بأنه منفصل عن المجتمع ، أما فى الاسلام فان عالم الدين ( وليس رجل الدين ) ، له خبرة عميقة بالمجتمع وأدواته ، ذلك لأن الاسلام دين وزيادة ، فهو ليس قاصرا على العلاقة بين النسان والله بل شاملا للعلاقة بين الناس والمجتمع .

# العملم والمدين

ان مايقال عن الصراع بين العلم والدين يقصد به الصراع بين العلم التجريبى والمسيحية الغربية ، أما بالنسبة للفكر الاسلامى فليس هناك صراع أو معضلة ما ، فقد ربط الاسلام بينه وبين العلم ، بروابط عميقة ، والاسلام هو الذى دعا الى حرية البحث وصراحة التفسكير والتسامح الدينى ، فلم يناهض الاسلام العلم ، بل في أحضانه تكامل الدين والعلم، قالاسلام كما يقرر المثل الأعلى لقواعد الايمان يقرر المثل الأعلى لقواعد العمل ، ويربط بين العلم والعمل ، والاسلام لا يقرر ماليس عليسه دليل وبرهان ، ولا يقرر المفاهيم والأفسكار بمعزل عن العمل والتطبيق وانما يرى المفاهيم والأفكار مقدمات دافعة لبناء حياة كاملة .

والعلم في مفهوم الاسلام هو العلم المطلق ، وليس العلم الديني وحده ولكن كل مايتصل بالعلم من كيمياء وغلك وتكنولوجيا وقسد اطلق الاسلام كلمة العلم على كل نوع منه ولم يقصرها على نوع معين مه ، وقد وردت مادة العلم في القرآن بصورة تدعو الى الكشف والنظر وتكررت ٨٦٠ مرة ومادة البيان وردت ٢٢٠ مرة ومادة السكتابة ٢٢٠ مرة ، ومادة القراءة ٨٦ مرة ومادة الرأى ٣٣١ مرة ومادة السمع ١٨٥ مرة ومادة النطر ١٨٥ مرة ومادة العقل ٤٩ مرة ومادة النظر ١٩٠ مرة ومادة العقل ١٩٤ مرة ومادة النظر والقلب والقلب ١٩٤ مرة ومادة النظر والقلب والقل

وأول كلمة نزلت من القرآن هي « اقرأ » وأول قسم في القرآن كله » أقسم به الله سبحانه في ثاني آية نزلت بعد الأمر بالقراءة صدر بحروف من حروف الهجاء وكانبالقلم ومايسطر العالمون « ن والقلم وما يسطرون »

ونقول مع الأستاذ عبد العزيز جاويش أنهم اذا تحدثوا عن تاريخ النزاع بين العلم والدين غانما يأخذونه من غير تاريخنا واذا ذكروا وضع السلطة بين أيدى رجال الدين غانما يتكلمون عن محيط غير محيطنا وماض غير ماضينا .

وليس في تاريخ الاسلام أو الفكر الاسلامي مايشير الى أن هناك مناهضة بين العلم والدين وقعت ، أو أن الدين ناهض العلم ، أن علماء الغرب وجدوا في كتبهم الدينية المقدسة مايتعارض مع كشوفهم العلمية فخالفوها ، أما القرآن وهو كتاب المسلمين المقدس فليس فيه مايخالف أو يتعارض مع رأى من آراء العلم والعلماء ، بل على العكس من ذلك أن كثيرا من النظريات العلمية الحديثة لها مدلول في القرآن .

والدين بمنهوم العقائد له مجاله واسلوبه في المعرفة ، والعلم بمنهوم الكشف عن الطبيعة له مجاله واسلوبه ولكن الاسلام يجمعهما معا ولا يجد هناك تعارضا حيث يجمع الاسلام في منهج المعرفة بين اسلوب العقل واسلوب القلب معا .

والاسلام هو الذي دفع المسلمين الى ابتداع المنهج العلمي التجريبي الذي قامت عليه الحضارة الحديثة .

#### العقيل العيربي

جرى دعاة التغسريب على اثارة الشبهات حول العقل العسربى ، واتهامه بالقصور ضمن نظرية السامية والآرية التى تحاول أن تعلى من شأن العقل الأوربى والغربى وهي احدى النظريات التي يتخذها الاستعمار لتبرير وجوده ، ولخلق جو من التقدير والاعلاء للعقل الأوربي .

أما العقل العربى في مجال الانصاف غانه يختلف عن العقل الغربي، اذ يجمع بين الأضداد والأشباه فيربط بينها في انسجام ، دون أن تتصارع أو تختلف ، بينما يعجز العقل الغربي عن مثل هـدًا التوحيد ولا يرى الاشيئا واحدا وضده .

ومرجع ذلك أن الاسلام يقوم على التكامل والوسطية ، ميجمع بين الدين والدنيا ، والعقل والقلب والعلم والدين ، والروح والمادة .

ومن هنا كانت استطاعة العقل المربى توحيد الأضداد في انسجام: السجد والقصر والمسجد والمسنع ، كما جمع بين العقل والطبيعة وبين الحكمة والشريعة .

والعقل في مفهوم الفكر الاسلامي اساس ضخم ولكنه وحده عاجز عن أن يصل الى كل الصواب وللمعرفة في الفكر الاسلامي طريقان يجريان معا والعقل والقلب ، أما الايمان التقليدي الموروث فهو مرفوض قطعا والعقل ليس مستقلا بالاحاطة بجميع المطالب ولا كاشفا للفطاء في جميع المعضلات ، وأن هناك حقائق لا يدركها ألا القلب .

والعتل في تقدير علماء المسلمين نور في القلب يعرف الحق من الباطل والخير من الشر والحدن من القبيح ، وقد حدد الامام الغزالي حدود نطاق العتل وانكر الاعتماد عليه كلية في ادراك الأمور الالهية ، وقد كان هذا المفهوم الاسلامي هو الذي جاوز بالفكر الاسلامي مرحلة المفييسات واطل على « التجربة » حين أنشأ المذهب العلمي التجريبي ، فالمسلمون هم الذين وضعوا قاعدة ، (جربواحكم ) في مجال الطب والفلكوالهندسة والسكيمياء .

### المروية والاسلام

من اكثر المحاولات التغريبية خطرا ، تلك المحاولة التى تريد انتصفى العروبة من مفهوم الاسلام وتفصل بين الاسلام والعروبة ، وذلك فى نطاق النظرية التى تقول بأن الدين ليس مقوما من مقومات الدعوات القوميسة وكيفما يكون الراى فى هذه النظرية مان الاسلام ليس دينا بمفهوم اللاهوت القائم على العلاقة بين الله والانسان وانما الاسلام الى جوار ذلك منهج حياة ونظام مجتمع وتقافة وحضارة

ومن هنا مان علاقة الاسلام بالتومية ، أو علاقة الاسلام بالعروبة هي علاقة عميقة الجذور بعيدة الدى حيث ارتبطت منذ أمد طويل اتباطا

عضويا ، أما مقومات القومية من لغة وتاريخ في مجال العروبة والاسلام غلا يمكن الفصل فيما بينها ، فاللغة والتاريخ العربيان مرتبطان بالاسلام ارتباطا شاملا متصلا على مدى القرون الأربعة عشر ، وليس هذا قولنا وانما هو قول بعض العلمانيين والتغريبيين حيث لا مفر من الاعتراف به ، يقول دكتور نبيه أمين غارس : أن تشابك الاسلام والعربية في التاريخ تشابك عضوى متفاعل حيث لا مجال الى فصل الواحدة عن الأخرى ، وهل كانت النهضة العربية الحديثة الا تيارا من النهضة الاسلامية في القرن التاسع عشر، هذا بالاضافة الى تشابك المفاهيم القومية والاسلامية وقوة النرعة الاسلامية في الجماهي ...

ولقد كان مفهوم الوحدة العربية مفهوما اسلامي الحذور منذ بدأت حركة اليقظة ، ولم يكن في الأمكان غير ذلك ، غير أن الدعوة التغريبية ومحاولة القضاء على أصلالة الفكر الاسلامي والثقافة العربية كانتدائما تحاول أن تفرغ مفهوم القومية العربية من الاسلام وتجعله علمانيا خالصا مجردا ، بينما لم تستطع القوميات في الغيرب أن تنفصل عن مفاهيم السيحية الغربية التي هي بطبيعتها ليست الا ديئا الاهوتيا خالصا كوتد جرت هدده المحاولة في الحركة الطور إنينة ، وفي العالم العربي حاولت بعض أحزاب الحركة العربية أن تتبنى هددا المفهوم مى محاولة خلق قومية عربية علمانية على الطراز الذي عرفته تركيا عن طريق الاتحاديين والماسونية ومن هنا مقد كانت أزمة الوحدة العربية هي ذلك الجفاء الواقع وبين النظرية المستوردة ألتي لو صلحت التطبيق مي بيئات الغرب فهي لا تصلح للتطبيق في بيئة الفكر الاسلامي والثقافة العربية : وفي هــذا المعنى يقول ( عيسى البندك ) وهو مسيحي يفهم أعماق الروابط والعملاقات بين الاسلام والعروبة : « أن العربي مسلما أومسيحيا يرتبط بالاسلام والعربية: اللغة التي يتكلم بها والأخلاق التي يتخلق بها والتقاليد التي يزاولها ، وما يعتز به من اباء وشهامة ومروءة ، اننا نؤمن ايمانا قاطعها بأن كيان النصاري العرب جزء من كيان اخوانهم السلمين؟ ويقول دكتور محمود عزمي : الأسلام مبدأ يخضع له جميع العاملين في المادين الاحتماعية والاقتصادية والسياسية في بلاديًا مهما كانت عتيدتهم « عقيدة السلمين أو السيحيين أو اليهود وتحلهم واللحدين، ذلك أن بلادنا

قد غبرتها « الاسلامية » بالمعنى الذى نفهمه » وقول الدكتور السنهورى « أنه فى الاسلام الى جانب الدين توجد المدنية والذين يؤمنون بتعاليم الدين هم المسلمون ، أما الذين ينتمون الى الثقافة الاسلامية فهم أولئك النين يضمهم هدذا الوطن الاسلامي السكبير على مختلف أديانهم ومذاهبهم وجنسياتهم ونحلهم د ليس المسلمون هم أصحاب الفكر الاسلامي ولكن كل من استظل براية الاسلام وانتمى الى الثقافة الاسلامية ولو كان غير مسلم » .

#### العصريسة

من السكلمات التي تتردد كثيرا كلمات العصرنة ، والحداثة ، وهما بمعنى واحد . وتتجه في الغالب الى مجرى الدعوة القائلة بتطور كل شيء، والتي تحاول أن تشق طريقها الى مجال الأديان وخاصة الاسلام غافلة عن أن الفكر الاسلامي يؤمن بالثبات والتطور معا : لا بالتطور المطلق ، الثبات للقيم الاساسية العقائدية والتشريعية والأخلاقية ثم التطور في التفاصيل والمسائل الفرعية بما يتفق مع العصور والبيئات . وتحاول شبهات التغريب أن ترمى الاسلام وفكره بالتأخر نتيجة لهذا المفهوم بينما هو في نظر العقل الراجح اسمى مايمكن التوصل اليه في سبيل موازنة نواميس الفكر والمجتمع والحياة .

وهناك اصوات تقول بالدعوة الى عصرنة الاسلام أى وضعه فى مجال التطور وهو مايستحيل على الفكر الاسلامى تقبله فى مجال القيم الثابتة .

فالعصرنة فكرة تغريبية خطيرة يراد بها لوى اعناق الأصول الاسلامية لتبرير الواقع الحضارى القائم بما فيه من مخالفات ومعارضات لفهوم الاسلام او مفهوم الدين عامة ، وتجرى هذه الحاولة عن طريق مايطلق عليه « التأويل » -

فالعصرية هي محاولة فرض مبادىء وأهداف غربية تحاول احتواء الفكر الاسلامي وجعله خاضعا للواقع الغربي في قيمه ومذاهبه وفلسفاته، غى تجاهل مابين الفكرين الاسلامى والغربى من خلاف وتباين عميق غى قضايا كثيرة وانه لا سبيل للعصرنة الا بأن يخضع الفكر الاسلامى الفكر البغربى ويتقبل اطاره وقيمه وهو مالا يمكن أن يحدث ، ومن الاستحالة أن يقع ، فالفكر الاسلامى بأصوله القائمة على التوحيد كان دائما قادرا على أن يتقبل من الفكر البشرى ويترك ، ولكنه لم يكن فى وقت من الأوقات صحتى فى أحلك غترات ضعفه بين يمكن أن ينصهر أو يخضع أو يفقد مقوماته ، وقد استطاعت الفلسفة اليونانية أن تحتوى الديانة والفكر اليهودى ، ثم احتوت الديانة والفكر المسيحى ولكنها عجزت عن أن يتحوى الفكر الاسلامى ، الذى تأثر بها وأخد منها ورغض ، واستطاع بعد صراع طويل أن يتحرر منها وأن يقيم منطقه ومقوماته مستمدا أصول خلك كله من القرآن نفسه .

واذا وقف الاسلام موقف « الثبات » أمام محاولة احتوائه أو صهره » كان ذلك معناه في نظر دعاة التغريب : الرجعية أو التعصب وهي عبارات لايستطيع الخوف منها أن يذل الاسسلام وفسكره للسيطرة الغربية ، وقد أيد كثير من المفكرين الغربيين أن الاسسلام والفكر الاسلامي والتساريخ الاسلامي واللغسة العربية لا يمكن تفسيره في ضسوء الذاهب الفربيسة العلمانية والمسادية .

أما أذا كانت العصرنة بمعنى دفع الاسلام والفكر الاسلامى والثقافة العربية الى مواجهة الحياة العصرية والالتقاء بالحضارة وبالفكر البشرى أخذا وعطاء ، فأن ذلك أمر لم يتأخر عنه الفكر الاسلامي يوما فقد كان دائما فكرا مفتوحا قادرا على الأخذ والعطاء ، وأن له من جوائبه المتطورة مايمكنه من الالتقاء بمختلف النظريات الحديثة البناءة التقدمية ، كما أنه قادر على أن يكتشف لهذه النظريات جذورا في أعماقه وفي قيمة الاساسية ، ولم يكن الفكر الاسلامي بقيم الثبات فيه بعاجز يوما عن التطور والحركة والتقدم ، بل أن هذه القيم الاساسية من عقيدة وشريعة وأخلاق ، كانت أقوى الحوافز لاعطاء الحضارة قيمة انسانية أعلى من مفهومها المادي اخالص ، ولكن الاسلام ليس من شأنه أن يبرر انحراف من مفهومها المادي اخالص ، ولكن الاسلام ليس من شأنه أن يبرر انحراف ألفكر الغربي أو الحضارة الغربية القائمة أو يقبل من مفساهيمها مايختلف

مع جوهر التوحيد أو يتعارض مع أصوله القائمة على دحض الربا واباحة الالحاد والوثنية .

لقد استطاع الفكر الاسلامى أن يتحرر من أعظم قيود الفكر الغربى وهى قيود الوثنية والعبودية لغير الله وحده وبذلك أطلق مفاهيم الحرية والعددالة والاخاء والمساواة التى عجزت الحضارة الغربية والفكر الغربى المعاصر عن وضع حلول لها فباتت وهى معضلة العصر وأزمة الانسان ، هذا فضلا عن أن جمع الاسلام بين الروح والمادة ، والعقل والقلب ، والدنيا والآخرة ، قد أعطاه قيما عقلية ونفسية وسعت مجال أنسانيته وسماحته وقضت على كثير من الصراعات والأزمات وخاصة أزمات القلق والضياع التى يعانى منها الفكر الغربى ، هذا فضلا عن أن التراث الاسلامى العربى ليس تراثا منفصلا أو مجمدا أو متخفيا ، بل هو ميراث ملىء بالحيوية لم يتوقف عن التفاعل فى المجتمع الاسلامى والفكر الاسلامى خلال أربعة عشر قرنا كاملة دون انفصال أو توقف وهو تراث بناء تقدمى ، ماتزال مفاهيمه قادرة على اعطاء البشرية خير ماتحتاج اليه،

وليس في مفهوم الفكر الاسلامي ــ استمدادا من قوماته وقوانينــه التي تعطيه القدرة على التجدد من الداخل ــ ليس فيه جمود او وثنيــة او انحراف أو صراع وما تزال القيمة الأساسية للفكر الاسلامي حية متفاعلة قادرة على العطاء .

#### العصدور الوسطى

ماتزال كلمة العصور الوسطى في اطلاتها تعنى الفترة مابين القرن الخامس الميلادى والقرن الخامس عشر الميلادى أيضا وهى الفترة التي سقطت فيها الحضارة الرومانية خلال عشرة قسرون كاملة الى أن بدأت حركة النهضة الأوربية ( الرينسانس ) وتحاول كتب الغرب أن تصف هذه الفترة بالعصور المظلمة ، وهذا المفهوم صحيح وصادق بالنسبة لأوربا ولكنه كانب ومضلل بالنسبة للعالم كله وللفكر البشرى عامة . ذلك أنه خلال هذه الفترة ظهر الاسلام في القرن السادس الميلادى واشرقت شمسه فعمت العالم كله وامتدت من حدود الصين شرقا الى

حدود فرنسا وقدمت للانسانية مجددا قيم التوحيد والعدل والاخاء كمقومات لحضارة انسانية كانت بعيدة المدى والأثر في الحضارة البشرية وفي النهضة التي بزغت في أوربا بعد ذلك .

لذلك مان اطلاق القول بأن مترة العصور الوسطى كانت مترة ظلام دامس ، هو قول باطل ، وهى محاولة لتجاهل العصر الاسلامى الزاهر، وذلك ومنى اتجاه المكر الغربي الذي يحاول أن يربط بين الحضارة الرومانية المنهارة وبين الحضارة الأوربية الجديدة كأنما ليس مى العالم الا أوربا وحدها .

ولذلك فان اطلاق كلمة العصور الوسطى على العالم كله انما هو اطلاق ظالم ، فالعصور الوسطى المظلمة انما كانت كذلك بالنسبة للغسرب وحده ، ولسكنها كانت مضيئة مشرقة بالنسبة للعالم الاسلامى ( الهندوفارس والأمة العربية والأندلس ) .

وتعبير العصور الوسطى تعبير غربى ينطبق على أوربا وحدها فقد سقطت هذه القارة في الظلمات فترة ما بين سقوط الحضارة الرومانية وعصر الرنيسانس ( النهضة ) أما في العالم الاسلامي فان هذه الفترة بالناب كانت الفترة الذهبية بالنسبة للاسلام وحضارته

فاذا أراد دعاة التغريب اذاعة هذا المفهوم فانما يراد به انكار فضل الحضارة الاسلامية على العالم -

#### عصر الانحطاط

حاول التغريب والفكر الاستعمارى الغربى أن يصف مرحلة الترون الثلاثة السابقة للقرن العشرين بأنها عصر الانحطاط، وهو تعبير قاس ظالم ، وكان يمكن أن يطلق عليه عصر الضعف والتخلف ، ولقد تجرى الشبهات باتخاذ انتاج هذه المرحلة اسلوبا لمحلكمة الاسلام به ، أو اتخاذه سندا لرمى الاسلام وفكره بالقصور والتخلف خاصة فيما يتعلق بظاهرة « الجبرية » التي سادت مقهوم الصوفية وأثرت على مفاهيم الحياة والارادة الانسائية ، ومن الحق أن يقال أن هذه المرحلة لها وجوه ضعفها ولها وجوه قوتها ،

أما وجوه المسعف على تلار الفكر الاستسلامي بالقلمسفات المسدية والمارسية والمجوسية التي حملت مفاهيم معقدة مضطربة كوحدة الوجود والحلول والاتحاد وغيرها من المذاهب التي لاتتفق مع جوهر التوحيد .

والمعروض أن يحاكم الفكر الاسلامي الى أصوله الأولى والي انتاج العلامه الرواد ولا يحاكم الى انتاج مترة الضعف والجبود التي توتف عيها الابداع والتجديد والاجتهاد وغلب طابع التقليد .

مالفكر الاسلامى مى جوهره الأصيل مازال مضيئا ايجابيا مؤثرا معطيا المختلفة والعسور المتعددة دمعات التقدم والبناء والحيوية ،

لها وجود التوة مهن تتبثل عن عطيسة « التجييع » التي قام بهسا المفكرون حيث ظهرت من هذه الفئرة الموسوعات الالهية والتنية والمتالدية المختلفية المورعة ، وهي علية رد عمل لسا حبث نتيجسة الغزو الصليبي والمترى من حرق وتتني آثار الفكر العربي الاسلامي فقد عمد العلماء والانباء الى عملية التجميع كوسيلة لقاومة تناء المفكر الاسلامي وهو عبل نافع ايجابي يدل على التوة لا على النسف ، المفكر الاسلامي وهو عبل نافع ايجابي يدل على التوة لا على النسف ، وأن وجهة التنسيق القني أو التحقيق وأن وجه الهه المنتسد بلغه لم يحرر من وجهة التنسيق القني أو التحقيق العلمي ولكن التقدير المنصف لأخطار هذه المفترة وظروفها من شائه أن ينصف العاملين في هذه المرحلة ويقدر لهي هذا الجهد على اطلاته .

#### علية تأخسر السلمين

تعددت أبحاث المكرين السلمين في السنوات الأخرة حول « علة » تأخر السلمين وتمسطت آراؤهم في ذلك ، وللكنها أجمعت على شيء واحد ، ذلك هو أن للمسلمين منهجا فكريا واجتماعها استهواه من القرآن السكريم وأن هسذا المنهج هو سر مجاهم وظهرهم واتنساع ملكهم ، وقيه تكون توتهم المقيقية .

ويدور هذا المنهج حول التوحيد ، والعدل ا والاعداد بالقوة يرهبون بها خصومهم ، وبالجهاد يواجهون به من يعتدى عليهم ، مع الاستمساك بالحق ، ودون الاعتماد على مشورة الغير ، والنهى عن اتخاذ بطانة من غيرهم ، ولقد مضى السلمون على هدذا النهج مانتصروا وعزوا ، ملها

انصرفوا عنه وقصروا فيع نلوا وضعفوا وكلوا عادوا الميه عادت اليهم

واليوم وهم يراجعون انفسهم في ظل تحديات الاستعمار والغزو السياسي والاجتماعي والمثقاقي ، يثقدم اليهم كثيرون من غيرهم يناصحونهم بالسلطان من ويكنون عنهم سر فوتهم ويردونهم عن طريقهم ، بل ربما ذهب هؤلاء الخصوم الى اتهام الاستلام نفسة بأنة هو مصدر ضعف المسلمين .

وربعاً عام هذا الإنهام على النظر على واقع المسلمين اليوم وهو ليس من الاسلام في شيء ، وربعا كان هذا الانهام تعصبا وضغنا على العرب والمسلمين حتى لا يمويوا الى عصادر توقهم ، وليس من شك ان الاسلام محجوب اليوم بالمسلمين ، وان مايحياه المسلمون اليوم ليس هو الانسلام وليكنه التقليد والمتابعية ، فالمغلوب مولغ دائما في الاقتداء بالغالف ، وليكنه التقليد والمتابعية ، فالمغلوب مولغ دائما في الاقتداء بالغالف ، وليكن المسلمين لم يقيلوا المتبعية ، واكدوا رفضهم لها أينا كان مصدرها وهم الآن على أبواب الرشم الفكرى ، وقد جربوا خاهب القسريب التي فرضها عليهم نفوذه غلم يحقق لهم النصر أوم السيادة ، وهم لابد عائدون فرضها عليهم نفوذه غلم يحقق لهم النصر أوم السيادة ، وهم لابد عائدون الى قيمهم ومفاهيهم الأصلية بستمدون منها وسائلهم في مقاومة الفيادة واقامة الحق .

#### الفيييات

هناك عالمان : عالم الشهادة المسكشوف الواضح الذي نراه بالعين وندرسه بالعبل والتجربة من خلال الاتابيق والمعايير العلمية وهو سايسبونه المحسوس ، وهنساك عالم الغيب المجفى الذي لا نعرفه بالعلم ولسكن بالوحى والابيان والبصيرة ، وهدتنا اليه اليان المسماء ؛ وقد جرت بعض الفلسفات منذ قسديم الى انكار عالم الغيب والطعن في وجوده ؛ ومن ثم الملكة في الالوهية والنبوة والوحى والاديان والسكتب ، ومن ثم تشك في البعث والجزاء .

وقد كان العلم يجرى مع الفلسفة في هذا الطريق الى ان تحطمت الذرة ، وتبين أن مفاهيم الذرة كلها تتصل بالضوء والنور ، وهما من عالم الفيب ، فآب العلم أو أوشك الى اليقين وبقيت الفلسفة المسادية تثير

الشكوك والشبهات من أجل الترار مقاهيم هدامة ترمى الى تدمير المجتمعات وسيطرة نقوذ الاستهمار والصهيونية ،

وأداكان الانسان روحا ومادة ، غلابد ان يكون جامعا للغيب والشهادة ، في تركيبه وكيانة ، ولما كان الانسان هو سيد الكانات تحت حكم الله غد اوتى العقل وعلى العاسه علوم الهناولية الفردية والمتبعية الاخلالية ، ومن ثم عان الدنيا ليست هي الحياة ، والمؤت ليسن هو نهاية الحياة ، والمحت كلنت المتبعة المعلولية عدى الحياة ، والمؤت ليسن هو نهاية الحياة ، والمحساب كلنت المتبعة المعلولية عده كان لها جزاء ، ومن هما يلقرق البعث والحساب والجنة والنسار .

التائمة وراء الحياة الفلبيعية ، هذه الموة المثلة في الله الواهد الاحد الذي الذي المثلة في الله الواهد الاحد الذي الذي المثلة وراء الحد الاحد الاحد الاحد الذي المثلة المث

ذلك هو الفيب الذي لا يختلف فيه العلم والذي تعارضه الفلسفة المادية عم لأنها تدعو الني هدف واضع خطيس، ولا تعتبد على اسلوب المعرفة المعتبد العلل والوجلال .

## الفا كاووا و مساودا

W. L. Kuldika.

كانت الدعوة الى ( الفلكاور ) في السنوات الأخرة تستهد وجودها من الايمان بالتراث الشعبي ، تراث الأمم القديم الذي يعطى صورة نفسيتها ومزاجها وطوابعها الاجتماعية ، غير أن الدعوة الى الفلكلور قسد شابتها اهداف وتخايات انحرفت بها عن هدفها النبيل وغايتها الحقة . فقد اتخذت وسيلة لاذاعة العاميات وجمع الازجال والواويل والأفتلة العامية على نحو اراد به دعاة للتغريب والغزو الثقافي أن يثبتوا أن العلميةليست لهجة ولسكنها لغة ، واتخذوا من ذلك سلاحا لمعارضة النصحى واضعافها وتغليب العاميات عليها .

ولقد بدأت حركة الفلكلور على أيدى المشرين ودعاة التفريب الذين حطوا لواء الدعوة الى العامية واللغة المحكية في محاولة لاتصاء الفصحى: لغة القرآن عن مكان الصدارة، وتعزيز العامية في كل قطر وبلد ، مستهدفين

تفكيك وجدة الأمة العربية وابعادها عن مستوى بلاغة القرآن وآدايه .

كما عمدت دعوة الفلكلور الى استحياء الماضى القديم الوثنى البائدة من وراء عصر الإسلام، فهي قد ارتبطت بالفرعونية في مصر، وبالفينيقية في لبنان وكانت تجاولي بذلك احياء قيم ماتب وانتهت ، وتقاليد ومظاهر واعباد عرفتها الامة المهربية في وثنيها ثم تحررت مع ظهور الاسلام، ولم تعد مرة الخدى الهما ، وقد جاءها الاسلام بالتوحيد الخالص، فقضى على هذه الوثنيات للقديمة المبائدة التي تتعارض الميوم، مع الثقافة والقيم جليما،

ولقد جرى الفلكلور اليوم في مجارى ثلاث كلها بعيدة عن جوهر ذاتيه الأمة ومزاجها النفيبي ، أما باحياء الوثنيات الفرعونية أي المادات الجاهلية المعربيسة أو الوثنيات الاغريقية ، وهذه الثلاث لا تتصل بطلقيها بحقيقة الأمة العربية التي تحررت منذ خمسة عشر قرئة من هذه الطنوبين والوثنيات ،

والواقع أن الدعوة الى احياء التراب الشعبي المسعى بالفلكلور الم سنطع أن تحتق السائح حقيقية الى جانب الإصالة وانها أيكن استخدامها في أهداف التعدريب والشعوبية وقد تبين أنه أحياء الفلكلور لكي يكون عاملا في المحافظة على الشخصتية العربية الاسلامية حتى تنبو وتترعرع وتتبكن من رد كل عدوان عليها لايؤدي وانها الذي يستطيع ذلك هو التاريخ الصحيح ، ذلك أن الفلكلور يقوم على أوهام الشعوب وأهوائها وعلى أذني تسدر من المواطف والشاعر ألتي تتعلق بها النقوس الجاهلة الضعيفة المحدودة الأفق التي لم تصل الي قدر من الثقافة التي يقدمها البين والتي تقوم على التهرر من الوثنيات والماديات ، وقرق عميق بين النساريخ وبين الفلكلور بل أن الفلكلور نفسه النا يستهدف أحياء الاقليميات والوثنيات والتقاليد والمادات التي انحرفت عن منهوم المقائد الصحيحة ما صنعه الانسان الضعيف في حالات المرح والحزن وفي خلال مراحل الالتقاء الاحتماعي العسام ، وهي في مجبوعها خارجة عن أصول الدين الحق الذي هسدينا اليه ولذلك مان أحيساء هذا النوع من التراث هو أحياء لدعوة التفرقة والجهل والثورق .

ذلك أن معرا كبيرا من هذا التراث يتعارض مع القيم الاساسية التي بناها الاسلام في نفوس أهلة .

وبالنسبة للأغانى والمواويل غانها فى مجموعها خواطر ساذجة لاتهال من النفس الانسانية الا أدنى مراتبها وهى فى مجموعها تقوم على الأهواء وينسى المفهوم الاسلامى الذى ويقى فى الحزن عن معارضة أمر الله وفى الفرح عن الانخداع وراء مظاهر الأهواء .

## الفكر أم العنصر

نى العصر الحديث علا صوت العناصر والاجناس والعروق والدماء، وجرت الدعوة الى القوميات ، وتكانت اوربا هى التى منحث هذا الطريق حين خرجت من نفوذ الكنيسة الى القوميات المختلفة .

ولقد كانت الدعوة الى الوحدة العربية دعوة مختلفة عن ذلك تماما ؛ متحررة من طابع الأقليسة أو التعصيب للجنس أو أقامة حواجز الخصومة والخلاف مع القوميات الأخرى على النحو الذى شهدته أوريا ني صراعها العومي .

ذلك أن الأمم العربية والفارسية والتركية والهندية ، قد جمعتها الى احقاب طويلة ، وحدة فكر ، أساسها الاسلام ومادتها القرآن وقوامهسا اللغة العربية التى حملت الفكر الاسلامي الى العالمين .

وقد كان هدذا الفكر اسلاميا ولم يكن عنصريا ، استبد وجوده من واقع اللسلمين ومن تلك البوتقة الروحية والنفسية التي انصهرت فيها الاجناس جميعا وتوحدت على تعاليم واحدة توامها الاسلام والنبوة والعدل والتوحيد .

ومن هنا فان ذلك التساؤل الذي يثار في باب التبهات بين حين وحين احين الحين الم حين يقال نحضارة السلامية ، وفكر عربي الم فيكر السلامي ، أو أن الفزالي كان فارسيا والفارابي كان تركيا والكندي كان عربيا أو ابن خلدون كان مغربيا ، فالحقيقة أن هؤلاء جميعا لم يكونوا يصدرون عن عنصر أو دم أو جنس حين كتبوا ذلك الفكر ، وأنها كانوا

منصهرين في بوتقبة الفكر الذي صنعه الإسلام وقام عليه القرآن والذي لم يكن به شبهة من شبهات العصبية أو العرق ، وأنما كان استعدادا من مفهوم التوحيد والعدل الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم الى الفائل كانة .

## 

تعبير حديث مشتق من قيم الشيء ، ومن القيمة ، وهو اصطلاح اقتصادي ولكنه عمم فأصبح يعنى الأسين الثي يستند اليها في كل ماتصدر الأمم والأغراد من أقوال وأغيال ، وهذو يستعمل بمعنى العيدار الذي يقاس به الجهد الأنساني في أي زمان ومكان ، تقاس به القيم الإنساسية: روحية ومادية ، أو عقلية ونفسية ، أو أخلاقية وأباحية ، والقيم الآن هي حجال الصراع بين الحضارات والثقافات المختلفة ، فالحضارة الاسلامية والثقافة العربية تؤمن بالقيم الإنسانية المتكاملة عي مجال الروح والسادة سنها تماول النظريات المستحدثة أن تقصر القيم على الجوانب المادية والعقلية مي مجال الاطلاق والاباحة وذلك بدعوى أن العصر والحداثة كلها اصبحت تلقى ظلا على القيم الأخلاقية والروحية ومن الحق أن يقال الها تتبع الانسان نفيه فاذا كان الإنسان روحا وعقلا ، ومادة ونفسا ، فأن القيم تكون كذلك ، ومادام الانسبان لا يمكن أن يكون مادة خالصة مكذلك القيم التي ترتبط بوجوده وكيانه .

إن مفهوم التقدم ومفهوم الحضارة من شانه أن يصرف عن الأنسان كل مايحظم شخصيته ، أو يدمر كيانه ، وأن يحرره من ربقة المغرافات وسيطرة الجهل ؛ أما منهوم المذاهب المدمرة التي الخدت تسيطر على الفكر الغربي في السنوات الأخيرة سواء في مجال علم النفس ، أو في محال مفاهيم التربيسة أو في مجال الفلسفات فانها هي ثمرة المجتمع الغربى نفسته ولها امتداداتها للفلسفات اليونانية والوثنيات الاغريقية والقيم الهاينية التي تستهدف التحرر من قيود الأخسلاق والانطلاق في عالدة الالمسادي

وهذه المفاهيم غريبة كل الغرابة على الهكر الإسلامي والثقامية

The Live Man and the second

العربية ولذلك مانها حين تحاول أن تعرو قيمنا تجد صعوبة بالفية في تقبلها لأنها تتعارض مع قيمنا الأساسية ومكونات شخصيتنا وجوهر روحنا وطبيعتنا .

واذا كانت الثقافات الغربية قد عزلت الدين عن منهج حياتها وفكرها ومجتمعها بعد أن وجدته معوقا لها عن الحرية أو النهضة أو الحركة فان الأمر يختلف بالنسبة لعالمنا وامتنا ، حيث يعترف الاسسلام بالنزعات البشرية وفي مقدمتها الجنس ويعالجها علاج المواجهة والمراحة ولا يقمعها قمعا ، ولا يطلقها اطلاقا .

وحين يقع ( الغرب : فكره ومجتمعه ) في صراع بين الفردية والجماعية يقف الفكر الاسلامي موقف اتكامل والتوازن بين الفردية والجماعية جامعا بينهما .

فالدين في مفهوم الفكر الاسلامي ليس تيمة رجعية أو متخلفة أو جامدة ، وليكنها قيمة حية ذات فاعلية وحاجز نفسي عظيم في مواجهة أخطار الحياة وتحديات الاباحة وعامل من عوامل التوازن النفسي والتكامل الشرى ، وضوابطه الاخلاقية من اسباب الايجابية والقوة

فالفكر الاسلامى والثقافة العربية لا ترى رأى الغرب فى أن المادة وحدها هى معيار القيم ، وانها تراها متصلة بالانسان ووجوده وكيانه، فالانسان هو معيار القيم لا المام ولا المادة ، والانسان مادة وروح ، ومن هنا فانها تربط بينهما فى توافق وتفاسق وتوازن ايجابى بناء .

ومن حق الفكر الاسلامي أن يرى أن القيم المادية وحدها لا تحقق نمو الشخصية ولا اكتمالها وأن القيم المتكاملة هي العامل الأول في دفع الأمم الى النجاح والتقدم .

والقيم في مفهوم الفكر الاسلامي لا تتصل بالبيئة وحدها ، ولا تتغير بتغير الظروف والبيئات ، وانها هي قيم ثابتة أساسية مع كل الظروف وقيم أخرى متغيرة مع الأحداث والظروف والبيئات أما القيم الثابتة فهي القيم المتصلة بالمعقائد والأخلاق والشرائع وقوامها التوحيد والاخاء والحرية والحق والحرية والحق والعدل ، أما ماعدا ذلك من القيم غانها تخضع للبيئات والزمن

ضبورا واتساعا والقيم في صميمها انسانية ودانعة الى العطاء والرخمة. وقد أثبرت شبهات حول مفهوم الفكر الاسلامي القيم حين وصف بأنه فسكر روحي ومادي) وأنه لم يغفل من حسابه المادة بل على العكس أقر القيم الدنيوية وطالب الناس بالاقبال عليها وبين أهمية بنساء الحياة والعمران عامر بالزواج والشراب والزينة والطعسام ولسكنه طالب في نفس الوقت بعدم الاسراف والنظر الي المقدم على أنه ليس تقدما ماديا شاملا ، وبذلك مان المادة لا تتقدم القيم الروحية ولا تحجبها .

« وابتغ نيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا » .

بل أن الفكر الاسلامي يسمو بالقيم المسادية ويحولها الى قيم انسائية متجاوبا مع طبيعة الانسان التي تتكون من جسم وروح .

ولا شك أن التقسيم الغربي للقيم وأعلاء المساديات منهسا أنما جاء أستبداد من النكر اليوناني الذي قسم الناس الى سادة وعبيد ، والسادة للهم الحكم والرئاسة والعبيد للانتساج المادي ، وقسط عرف الفرس نفس هذا التقييم حين دانوا بالهين احدهما للخير والآخر للشر ، وكانت القيم عندهم مرتبطة باللذات والاستجابة للشهوات .

وجاعت المسيحية الغربية معارضة تماما لليونانية والفارسية حين دعت الى الزهد واحتقار المادة ، وانصراف الانسان عن الملذات والمكوف في الأديرة والتكفير عما وصف بأنه خطيئة الانسان ، ثم جاء الاسلام فصحح المنساهيم وعدل الموازين حين دعا الى المتوحيد والتقوى والكرامة الانسانية ونادى بالحرية والعبل ودعا الى السلام والعبد ووجهع بين الدنيا والآخرة ، ووازن وجمع ونسق بين القوى المساهية والقيم الروحية في وحدة تؤدى الى التوسط والاعتدال في تحقيق مطالب الجدم ومطالب الروحية الروح

ومن أبرز تيم الاسلام الحرية في الاختيار وما يتبعها من مسئولية وخزاء ؛ بما يحثق للانسان الارادة المطلقة في الترجيح بين الشر والخير على النحو الذي يجعله مختارا مسئولا ، مسئولية حرة ؛ وهي من اعظم

المقيم التي تعطي الانسبان كفاءة على الارادة والتحسور عن أغلال الآخرين واستنفيادهم له فضيئد لا عن تحرره عن السي الشهوات وبن سيطرة السال والماس والماس

#### القحيم

تجرى المعاولات المتغريبيسة الى دعوتنسا سد نحن وحدنا (العسرب والسلمين ) سالي ازدراء القديم وكراهيته بل ويسارع ميتم لها الشبهات التي تحمل طسابع السخرية والاحتقار الهددا التديم ، واستخد مع الاسف يتنساقض مع ننسمه فلا يقعل ذلك مع القسديم الغربي ، بل على العكس من ذلك خهو يملى من شأن القليم عنده ، بل ويحاول أن يعلى من شيسان هذا التسديم الخاص به منسدتا مهو يدمونا الى الأدب الاغريقي ويحيط الدراسات الهلينيسة مهالة من الفخر ، ويحاول أن يربط بيننا وبين اليونانية والملائينية ، وتدرر الأبحاث والمراسات القاريخية أن الغرب لم يجدد نفسة ولم يدخسل عصر النهضسة الابن طريق البعث والاحيساء للاغريقيسات واللاتينيات ، فلماذا اذن هـ ذا التنكر لتراثنا وقدينا ، ونحن نؤمن أن اي أمة لاتستطيع أن تدخل عصر النهضة الاعلى أسياس أحساء تديمها والأرتباط به ٤ ومن عجب أن الغرب قسد أهيا تراثا أنفصل عنه الغيسنة، والصهيونية احيث لغة انفصلت عنها الني سنة ، ولكن التابيس تختلف اذا جاءت للحكم على تحديمنا وتراثنا الذي لم ينفصل عن امتنا خلال اربعة عشر قرنا متوالية متصلة 6 وللعنظم الى عالم غيربي هو كارل بيرسون يتحدث عن القديم ،

« أن من أمّوى المؤثرات التي تحفظ الثبات الاجتباعي وتحول دون تحلله تلك المسقة التي نبغضها : صفة الجهود على القديم ، لا بل نقول أن العدداء المسارخ الذي تقابل به الجهساعات الانسانيسة كل الفكرات الجديدة لمن أخص تلك المؤثرات ، وهذه الصفات بمثابة السكور المتلظية نيرانه ، والتي بدونه لاتستطيع أن تفصل بين المعدن الصحيح والفضلات الزائفة ، وهي قصى الجسم الاجتماعي من أن يترك معرضا لتخسيرات تجريبية فجائية غير متيدة آتا ، أو بالفة اقصى الضرر آنا آخر .

ويؤكد الباحثون أن الأمم النساهضة توازن بين روح القسديم وروح

للجديد وتبنى الجديد على أساس من القديم ، وتجدد من القديم ماهو هسالح وايجابى وترفض من الجديد ماهو غير صالح أو ايجابى أو يتفق مع كيانها ومزاجها وطابعها ، وأن الدعوة الى تطيعية القديم ، كالدعوة الى تقبل كل جديد ، وكلاهما معارض لناموس الوجود وسنة الحياة التى تبنى الجديد من مادة القديم .

مالتوازن بين القديم والحديث هو طابع النهضة الأصيلة ، فاذا اهمل القديم ضاعية ، مقومات الأمة وتعرض كيانها للخطر ، واهتزت شخصيتها، وياتت معرضة لخطر الاحتلال ، وان كل دعوة الى انكار القديم انها هى دعوة العدو ، والمستعمر ، وكل طابع في هدم هذه الأمة ، والعمل على افنهاء وجودها ، ولو كانت الأمة العربية حرة لاستطاعت أن تقف موقف الإيصاف من تراثها ، ولد كنها واقعة تحت عواصف شديدة من الفزو موقف الإيصاف من تراثها ، ولد كنها واقعة تحت عواصف شديدة من الفزو الثقافي ودعوات التغريب المنبعثة من داخل الأمة نفسها، ومصدرها معاهد الارساليات التبشيرية التي تحاول أن تخدم أهداف المستعمر والثفوذ الاحتبى ؛

وَنَحَنَ نَحَاوِلُ أَنْ نَجِدُ مِثْلُ هَذَهُ الدَّعُوةُ الْيُ تَدِمِيرُ التَّدِيمُ وَسَحَقَّهُ وَالتَّسْكَيْكُ فِي آدابُ الأَمْمُ الغُربِيَّةُ غَلَا نَجَدُ ، وانْما نَجَدُ عَكَس ذَلِك ، عَرضَا شَنَّدَيْدً ، وبين تراث عرضا شَنْديم والجديد ، وبين تراث والواقة والحي .

## الكتب الصفراء

الطلقت عبارة (الكتب الصفراء) على كتب التراث العربى الاسلامى لأنها كانت مطبوعة على العصور الأخيرة على الورق ذي اللون الاصفر ، بيد أن هذه التسمية أنما كانت محاولة للسخرية بهذا اللون من الكتب وتحقيرا له ، بينما تمثل الكتب الصفراء عملا مجيدا بالغ الأهمية في تاريخ الحضارة الاسلامية والفكر الاتساني .

ولقد كانت هذه المحتب الصفراء مصدر تنافس خطير بين الغربيين الذين نقلوها إلى بلادهم وكانت صدرا للنهضة العامية والمكرية المعاصرة، بل لقدد بذل المستعمرون منذ وردوا العالم الاسلامي جهودا ضخمة غي

الحصول على الوق المخطوطات والسكتب المدنونة مى المساجد القسديمة ونقلوها حتى عمرت بها مكتبات باريس وبرلين ولندن .

ولقد جهل السلمون والعرب قدر هذه الثروة الضخمة وتحاموها غترة طويلة تحت ضغط الدعوات الخللة التي كانت تدعوهم إلى النظر اليها بعين الاحتقار ، أزاء المؤلفات الغربية الحديثة الباهرة المظهر ، ولكنهم عادوا من بعد الى ايمان عميق نتراثهم وانتقل كثير من أعلامهم الى حزائن المحتب الغربية يصورون هذه المؤلفات وينقلونها الى وطنها مرة أخرى ،

ولقم حوب هذه السكتب الصفراء دررا من العلم والفكر ، وخاصة كتب الفتهاء التى ضمت عشرات من حلول القضايا والمعضالات وكتب التاريخ التي جمعت مئات المواقف وتراجم الأبطال وكتب السكيبياء والطب والعلوم الطبيعية المختلفة التى قامت عليها نهضة أوربا الحديثة والتى كشفت للغربيين « أصول المنهج العلمي التجريبي الأسلامي » .

وما تزال هذه المحتب الصغراء مرجعا ثرا للمسلمين والعالم كله ، بما حوت من تراث ضخم حى، لم يستطع المعاصرون استيعابه والانتفاع به.

#### كتب المحاضرات

فى غترة من غترات التساريخ الاسلامى ، استشرت كتب المحاضرات التى جمعت ما تجمع لدى العسرب والمسلمين من اساطير الأمم السابقة رواياتها وخراغاتها وشعرها وحكمها وقد بدا ذلك على انه تراث يكشف للمسلمين علامات غسكرهم الاصيل المستمد من القرآن والتوحيد ، ويبين الفوارق البعيدة بين التوحيد والوثنية ، وبين العلم القسائم على العقل ، وبين الخرافات والاوهام ،

غير أنه في خلال مراحل الضعف التي مرت بتاريخ المسلمين ومع ضغط قوى الغزو الأجنبية من مجومية وباطنية ودعاة الفلسفة اليونانية، مقسد جمعت هذه الاستعطير والخسرافات وشكلت تيارا ليس من الفكر الاسلامي الأصيل ولتخدم الدخائل واضافات التعليد والابتداع .

ولقد حرص كتير من الباحثين المنصفين على الاشبارة الى هذه الإثار

والسكشف عن اخطائها وسمومها ، وحذروا من اعتبارها مراجع اصيلة، أو مصادر سليمة ، غير أنه في خلال يقظة الفكر العربي الحديث ، لم يلبث دعاة الفزو الثقافي والتغريب أن عملوا على احياء هذه الكتب وأعادة اذاعتها من جديد ووضعها أمام الباختين على انها متتادر يرجع اليها . ومن ذلك الله ليلة والانجاني وكليلة ودملة ورستائل الخواء الصفا وغيرها ، ولقد اعتبد الدكتور طه حسين في كثير من مؤلفاته على هذه الكتب وكان من العاملين على اعلاة طبعها ونشرها والتعريف بها .

كما عمل على احياء كثير من الأساطير التي الحاطت بالسيرة النبوية وحياة المسلمين في العصر الأول وضعنها كتابه (على هامش السيرة) ، هذا بالاضافة الى دعواه المبطلة في القول بأن القرن الثاني كان عصر شك ومجون اعتمادا على نصوص استخرجها من كتاب الأغاني الذي لم يكن مؤلفا ليكون مرجعا تاريخيا أو علميا ولسكنه كان من أعمال الترف والتسلية في جمع شعر الأغاني وسير شعرائه .

ولا شك أن الباحث الثبت لا يتخذ من حل هذه التعب مراجع الساسية له .

## اللاتينيـــة

جرت حاولات كثيرة في مطلع هذا القرن وفي ظل النفوذ الأجنبي الى اعلاء شأن اللغة اللاتينية وغرضها للتدريس بجوار اللغة العربية واللغات الحديثة وكذلك الى توجيه الاهتمام بالأدب اللاتيني القديم واللغات ال اللغة اللاتينية قد هجرها اصحابها منذ وقت بعيد وانها قد ماتت ، ونشأت على انقاضها اللغات الفرنسية والإيطالية والإنجليزية الحديثة التي لا يزيد عبرها على اربعمائة عام .

ولقد حاول كثير من دعاة التغريب عقد المقارئة بين اللغة العربيسة واللغة اللاتينية وانطوت اللاتينية والعجب من بقاء العربيسة بينما انتهت اللاتينية وانطوت صفحتها ، ولقد حرت المحاولات لاعلاء شأن اللهجات المانية على الفسائم العربي كمحاولة للقضاء على اللغة العربي كمحاولة للقضاء على اللغة العربيسة المحاولات كلها باعت بالفشل واحلال هدة العاميات مكاتها ، غير أن هذه المحاولات كلها باعت بالفشل

غليست الله ق المنتهدية كالمعة المعربية ، واذا كانت اللغة الملاتينية لغف المة فقد المنتهدة بالمنتهدة المعربية فهى لغف لمة والحة فكر، وقد ارتبطت بالقرآن السكريم عاصبحت إلى جانب النها لغة المرب الذين يبلغون مائة مليون عانها لغة المسلمين الذين يبلغون سبعبائة مليون ، فهي لغبة عكرهم ولغة دينهم ولغة هذا التراث الاسلمي الموري المنتفية المبلمين الى الاستغناء عنه ،

اما اللغة اللاتينية غاتها لغة تاريخية تدرس اليوم من أجل أحيساء نصيوص الأدب اللاتيني القديم ، وربعا كانت لها أهبية خاصة في دراسات المجليمات الفريبيئة وليكن أهبيتها في دراسة الجامعات العربية قليل، فلك أن القواب اليونانية واللاتينيية تختلف اختسلاغا واضحا مع الآداب العربية والإسلامية في مقاصدها ومقيهاتها ، ولقد رغض المسلبون في القديم توجية الآداب اللاتينية بينيا ترجموا العلوم ، ذلك لأن ليكل لمة أدبها المستبيد من ذاتها والقائم على أساس مزاجها النفيي والاجتماعي ، ولقد فرجيت كثير من آثار الملاتينية إلى المجربية وحرص هؤلاء المترجمون على فراعتها بكل وسيلة وليكن الذاتية العربية رغضتها وأحست بالفسارق القعيق بين طابع النفس العربية المتائم على النظرة والإيمان بالله وبين طابع النفس اللاتينية الوثني ،

#### اللاهسوت

اطلقت كلمة اللاهوت في الاصطلاح المستعمل في السكتابة العربية على مفهوم الدين الغربي ، أي أي منطلقة بين الله والناس ، أو مايطلق عليه في مصطلحات الاسلام : العبادات .

ولما كان مفهوم الدين في الفكر الغربي قائما على هذا الجانب وحده ، فقد وصف بأته لاهوت ، ومن هنا تبدو التفرقة الواضحة بين مفهوم الفكر الاسلامي ومفهوم الفكر الغربي فالاسلام ليس دينا فحسب، ولكنه دين ونظام مجتمع .

ذلك أن الاسلام لم يفصل بين علاقة الانسان بربه وعلاقته بالنساس والمجتمع بل هما عنصران متكاملان لاينفصلان .

الأمم تسخر الغربية مقسم القي الأوربيون المدين المسيحى مى طروف كانت الأمم تسخر القالمت منها هجها الاطلاماءية على اساس المقالمية اليوفائية الموفائية على اساس القالمية اليوفائية الموفائية على المائية على المدينة ومن هنا بقي كاطار جامع بين وصنتايا المدينية وبين هستين التراثيق ومن هنا بقي مفهوم الدين على الفلالة بين مفهوم الدين على الفلالة بين الله والانسان ، اما عيما يتفلق بالمجتمع مقد آثر المفرييون مناهج اليونان والرومان التي كانت سائدة فعلا .

أما في العالم الاعتلامي فقد بدا الاهدام ببناء جماعة صاغها على مبادئه وظلت هدف الجباعة تنبو حفى شكلت المجتمع الإسلامي من خلافه مقاهيمة وقيبة الومن لحفا فقدد تكاملت في مجتمه عنداصر الاسلام عن عقيدة وشريعة وأخلاق ومن هنا اختلف مفهوم الغرب عن مقهوم الاسلام غلى هدف الأمر الوكان لهذا الخلاف أثره البعيد في فهم الفربيين للانسلام أو غي محادلة التغريبيين تحويل المحلمين عن هدف الفهوم الودعوتهم الى قصر الاسلامي منذ خيسة على عشر مرنا .

## المنهج العلمي التجريبي

جاء الاسلام دينا ومنهجا اجتهاعيا ولقد كانت دعوته الى العلم ابرز مناهجه ، فقد حث المسلمين على النظر في السكون ، والسعى في آفاق الارض ، واستخراج ثبرها ودعا الى العلم ونادى بالبرهان والدليل ، وأقام الانسان سيدا على الأرض تحت حكم الله ، فكان هذا هو منطلق المسلمين الى النظر والبحث والعمل .

ومن هنا نشأ منهج المعرفة الاسلامى ذى الجناحين القائم على اساس العقل والبصيرة معا ، دون قصل احدهما عن الآخر أو اعلائه ، ومن هنا الحذ المسلمون علوم السابقين جميعا فنظروا فيها ثم صححوا ملكان فيها من اخطاء وأعادوا صياغة مناهجها بما يتفق مع روح الاسلام وطبيعاة المجتمع الاسلامي التي تختلف عن روح اليونان والاغريق الوثنى وعن مجتمع الرومان العبودي ومن ثمانشا المسلمون منهجهم العلمي التجريبي

الذي تخطى المنهج الاغريقي النظري ، وتقسم مي مجسال الطب والملك والنطوم الطبيعية والسكيمائية على منحو محقق كثيرا من مقائع العلمية أب ا

ثم كأن أن تتلمذ الغربيون على هذه النساهج في جامعات قرطيسة واشبيلية وتقلوها الى انجاء اوربا ثم سيطر الأوربيون على الاندلس واخرجوا المسلمين والعرب من اوربا جميعا ، واستولوا على هذه المناهج والأبحاث، ثم امتدت ايديهم حتى حققت ثمرات العلم والحضارة العصرية ،

غير أن الغربيين انكروا فضل العرب والمسلمين على هذا ألغمل مترة طويلة ، وظلوا اكثر من أربعهائة عام يؤكدون أن المسلمين كانوا يعيشون التوون الوسطى ، وأقهم لم يكونوا الا نقلة للفكر اليونائي ، غير أن أصوات منصفة لم تلبث أن ظهرت في المنفوات الأغيرة كشنه عن الحقائق واعترفت بفضل العرب والمسلمين ، ليس في مجال العلم-والطب والمنهج التجريبي وحده بل في مختف مجالات الفكر العالم من تاريخ واجتماع وسياسة واقتصاد .

## الرأة وتحرير الرأة

كانت الدعوة الى تحرير المرأة اساسا ثمرة من ثمار الدعوة الاسلامية المفقد أعطى الاسلام للمرأة حقوقا في مجال المجتمع والاقتصاد والعلم لم تكن تعرفها أوربا اذ ذاك ، حيث كانت تعقد المؤتمرات في الغرب للنظر فيها اذا كانت المرأة مخلوقا انسانيا أم لا ، في هذه الفترة بالذات كان محمد بن عبد الله ينادى في قلب الجزيرة العربية بحرية المرأة ومكانتها ويعلن حقوقها الاجتماعية والاقتصادية التي منحها الاسلام.

وقد كتبت المراة المسلمة في ظل الاسلام صفحة ناصعة في مختلف المجالات غير أن مرحلة الضعف والتخلف قد القت ظلها على المراة وعلى المجتمع كله ، فانزوت المرأة ، ثم فرض عليها الجهل والحجاب ، فلما جاء الغرب جعل من بين أهدافه الاستعمارية تدمير الأسرة واخراج المرأة الى الحياة وخلق أجواء من الحب والغرام والاثم ومحاولة تحرير المجتمع من هيم الغيرة والعرض والدكرامة التي قدمها الاسلام للمرأة .

غير أن الاستعمار لم يكن يستطيع أن ينفذ برامجه الا على مراحسل طويلة عنهيكان من أبرز طعول لاذاعته في « القصسة الغربية الاباحية » فأغرى كثيرا من السكتاب الشوام بترجمة القصسة فذاعت ذيوعا شديدا وبدقات كل بيت والقت الى العسدارى تلك النشوة الخيالية في صور من الاباحة والوهم ، فأثارت في المنفوس ثائرة الغريزة والهبت في المشاعر عواطف الجنس واغرقت البسلاد بالاندية الليلية والراقصات ، والخبور واساليب الدعارة والباحث البغاء وجعلت له احياء خاصة ودافعت عن وجوده .

ولقد حوص المعهورون على كشف مفاهيم الاسلام في تحرير الراة، هيذار الفهم القائم على تعليم المراة واشتقالها بالاعبسال التي تنساسب طبيعتها بعد دعم شخصيتها بتربية سليمة توامها القدوة الصالحة، وبتغليم متخصص بدرس لها ما تحتاج اليه ولا يشغلها بما يشغل به الصبيان . غي أن الاستعمار حال دون فلك مانساد التعليم وبانساد الاسرة نفسها ، وبن منسا غد استغلت صبحة تحرير المراة التي نادي بها بعض الكتاب ، في نبيل تحقيق اهداف الاستعمار نفسه ، ولقد ركز المبشرون في تقاريرهم على تعليم المراة في مدارس الارساليات الخاصة الداخلية واهتموا بتعليم المناء والامراء والقادة ، وقالت احدى كبيرات المبشرات ان هدذا المعليم هو أقرب طريق لهدم الاسرة المسلمة .

#### المسافظة

وصفت « المحافظة » في الأدب العربي الحديث بأنها تقف في مقابل « التجديد ) ، وكان هذا خطأ متصوداً ومقاطة تغريبية خالصة ، ذلك أن المحافظة ليست جبودا ولا تأخرا . ولا رجعية الى التقليد ، ولكنها محاولة لايجاد الترابط الصحيح بين الخطوط المختلفية المجتمع والفكر حميعيا .

فان الدعوة الى التجديد وجدها انها تستهدف اخراج الفكر والمجتمع من مقوماتها الأصيلة بينها الجمود وجده هو دعوة الى التسوقف عن النمو وكلاهما ليسا من الخم الذي تترقبه المجتمعات ابان النهضات .

وانبا تقوم النهضات على عوابل مختلفة توامها المحافظة على القيم

الأساسية الثابتة التي بنيت عيها الأمة أساسا ثم تفتع الباب للجديد منتظر فيه مي وعي ورشد ، متأخذ منه ماتراه مسلحة النموطا وتجديد حياتها .

ولقد كانت تجارب الأمم جميعا من هددا النوع ، ولم تر أمة أصيلة النوريخ عميتة للجنور ذابت عى نكر أمة أخرى أو مناهجها وانتقلت كلية الى الجديد الواقد ،

ذلك أن هذا الجبيد الواهد العسا يجنىء عادة قسرا وفي ظل ظروف التهر والاحتلال ، ولن هذا الجسديد قسد يكون خاصا بامته واهله ، من نتاج فسكرهم وفي مواجهة معضلاتهم ، وتحديث مجتمعاتهم ، ولذلك فان اي تجربة من تجارب النهوض في الاجتماع أو السياسة أو الإتصاد في أي أمة ، لا تكون صالحة للنقل أو الاقتباس من أمة أخرى ، شأنها شأن البنور للتي قد تنمو في تربة أخرى .

ولقد كانت الدعوة الى التجديد واتهام المحافظة ، من التحديلت التى ولمجهت مجتمعنا فى ظل النفوذ الأجنبى الذى كان حريصا على ان يخرج هذه الأبة عن مقوماتها واغراءاتها بالراى الجديد الوافد الذى يختلف مع طبيعتها وعقائدها وذاتيتها ، حتى لقد دعا احدهم الى ان ناخذ الحضارة الغربية شرها وخيرها وما يحمد منها وما يعلب ، غاذا تصدى احدد لهؤلاء الغزاة واعلن ان لهذه الأمة مقوماتها وصف بالمحافظة أو الجمود أو الرجعية ، ثم تحرر الفكر العربى من هذه الدعوة الضالة حيث تحول بعض هؤلاء الدعاة الى المحافظة والاعتدال وعرفوا ان قيم الأمم عميقة الجذور يستحيل أن تقصف أو تقتل تحت أى تهديد أو اغراء.

## المرفة والعقيدة

كان من أخطر ما واجه الفكر العربي الاسلامي في مواجهة التغريب والغزو الثقافي : تضبيب المسطلحات وتبويه المفاهيم ووضع الاغشية في وجه الفوارق بين القيم حتى يظل السذج البسطاء على فهم مضلل ، ودون أن يعرفوا الفرق بين كلمة حق واضحة عميقة وكلمة باطل مموهـة لهـا بريق وخداع .

ومن اخطر هذه المصطلحات محاولة احلال كلمة « المعرفة » بدلا من كلمة « المعتبدة » ، فالمعرقة ، هي الثقافة المسامة والعالمية ، المسامة على المسامة والعالمية ، المسامة ، المسامة

للناس جميعا ، والتي يمثل التعريف بأنواع المعدارف المنتورة في الثقائات المتعددة وهدف تختلف المتسئلافا واضحا عن العقائد التي تتصل بأسة بذاتها والتي تتشكل من خلال تراث وقيم وتاريخ ودين ، وهي تختلف اختلافا واضحا في كل آمة عن الأمة الأخرى ، وتختلف بين أمم الشرق والغرب ، وتختلف بين المسلمين وبين غير المسلمين ، وبين العرب والغرب .

ولقد تشكلت الأمهند قديم من خلال مقائدها وقيمها ولغاتها ومفاهيمها على نحو جعل لكل ونها طابعها المختلف ، فاذا صنفنا هدده الخلافات وصلنا الى ثلاثة جدور هي :

به الأمم الشرقية ذات النراث الروحي الخالص التي تستبد مفاهيها من الراء بوذا وكونفوشيوس والبرهبية وغيرها من المقائد التي تعلى شان الوجدان والتلب والبصيرة .

الأمم المعربية ذات التراث اليوناني الاغسريقي الروماني المهليني الوثني من آراء سائراط وارسطو والملاطون وغيرها من العقائد التي تعلى من شأن عجادة القوة وعبادة الجسد وتأليه المعلل .

الأمة الاسلامية ومنها العرب ذات التراث التوحيدى الخالص القائم على منهج متكامل من العقل والبصيرة ، الرابط بين الروح والمادة والدنيا والآخرة ، والعلم والدين .

ومن هنا غقد كان من الضرورى المتنا وهى مفتوحة النواغذ المعارف المختلفة ان تكون على وعى بالفوارق بين المسارف والعقائد .

#### المثل الأعلى

يختلف المثل الأعلى في كل دين وعقيدة وغلسفة ، وقد صورت السيحية المثل الأعلى في القديس المتبتل الزاهد الوادع ، ويصور نيتشه « المثل الأعلى » في السويرمان الطاغية الأناني المتغطرس المتجبر، أما في الاسلام غلا نجد المثل الأعلى في الانسان بل تجدد ممثلا في الله تعدد وتعالى ، وفيه تعالى تجتمع من الكمالات المطلقة اتصى مايستطيع

عقل بشرى أن يتصوره ، ويجد المسلمون في الله يبيحانه وتوسالي المثل الأعلى في من الله يبيحانه وتوسالي المثل الأعلى » « وله المثالا الأعلى » « وله المثالا الأعلى على السبوات والأرض وهو العزيز الحكيم » -

ويرى الدكتور توفيق الطويل: انه اذا كانت الرحمة في المسيحية هي رأس الكمالات والقوة عند نيتشبه هي قمسة الفضائل، فقد جمع الله تمالي بين الرحمة والقوة في تعادل وتوازن فهو قادر بنتقم وهو غفسور رحيم وصفات القوة والجبروت عنده لا تطغى على صفات الرحمة ، وبقول ان الله هو المثل الأعلى لسكل من آمن بالاسلام فمن اهتدى بهدى الاسلام حق عليه الاقتداء بالله ، ومحاولة الاقتداء بصفاته الحسنى ، أو كمّا يقول الصوقية من المسلمين: «تحقيق الكمالان الالهية على قدر الطاقة البشرية » ويتجلى المثل الاعلى الاسلامي في مفهوم السلم والحرب بأجلى صورة فالله ويتجلى المثل الاعلى الاسلامي في مفهوم السلم والحرب بأجلى صورة فالله حبيما المعتدن المتدي عليكم فاعتدوا عليه بعثل ما اعتفى عليكم ) .

وهو سبحانه الذي دعا الى المسابرة والمرابطة : يا أيها الذين آمنوا اصبروا (أي غالبوا الاعداء بالمسبر على المسكاره على الخرب) ورابطوا (أي اجتمعوا على الثغوز مترصدين للعدو متاهبين للغزو اويتول (ولفنوا الهم مااستطعتم من توة ومن رباط للفيل)، أي قلاع وهصون من توة ومن رباط للفيل)، أي قلاع وهصون من

أما في الغرب فقد انكر الفسلاسفة مفهوم المسيحية للمثل الأعلى ،
ودعا نيتشه الى صورة اخرى للمشل الأعلى نتمثل في الأنسان الأعلى :
وفي صورة الطاغية المستبد الأناني الجبار الذي يعتصم بالظلم والقسوة
والمجبروت ويحتقر الصبر والحلم والدعة ، يطالب بالقضاء على المرضي
والمحتاجين ، ويرد الدكتور توفيق الطويل المثل الأعلى الذي رسمه نيتشه
الى نظرية التطور التي تأثر بها ، واصر على تطبيق قانونها على الأخلاق،
ودعا الى ترك المساديء الخلقية والانصراف عنها ، حتى ينقرض الضعيف
ويبقى الاقوى ، وكانت نتيجة التطبيق مروعة ، اذ سرعان ماتحولت به
قضائل المسيحية من احسان وتضحية ، واصبحت المنسوة والظلم والبغي

نيتشبه الأغلاق الى الحلاق سادة والخلاق طبيد ، ووصف المسيعية بانها المثلاق عبيد ، الهوة واعترام الظلم والقسوة والمغامرة .

ويرى الدكتور الطويل أن مرد غلسيفة ثينته الى رجل مصاب مى جسمه وفى عقله وقد أمضى عفرا من خياته يمانى آلام مرض وراثى مى خسمة وفى مقاعب صرع أصحابه فى عقله مها دعاه الى التبالس مثله الإغلى فى دئيا المفامرة واقتصام الاخطار.

ولحن نيتشه انتهى ، ومثله الأعلى لم ينته ، بل يكاد يكون المثل الأعلى للفكر الغربى في العصر الجديث وية يتمثل الاستعمار والنفوذ الاحتبى والصهيونية .

ويتصل المثل الاعلى الغربي بآراء ميكافيلي ، ومذهبه في السيلسة الذي اعتنقته أوربا خيث يرى أن السياسة لا ترتبط بالمسمر ولا بالاخلاق.

#### منطق أرسطو

مبقت الفلسفة اليونانية الإحيان المسكرى الثلاثة ثم كان لها باثيرها المواضع على الديانة الموسوية، ثم انتقل الى الديانة المسيحية مناها ظهر الاسلام وتمت رسافته والكمل منهجه ، وكانت دعوته الى التوحيد امتدادا لفهوم الأديان المنزلة من عند الله قبل انجرافها ، بدا هدا التوحيد غريبا بالنسبة لمفاهيم الاديان التي كانت قد اختلطت فيها الفلسفات اليونانية والهندية والفارسية مع الأديان القديمة كالبوذية والمجونسية وغيرها ، ومن هنا بدت مفاهيم هذه الأديان متقاربة متشابهة ، وبدأ الاسلام منذ ذلك الوقت والى اليوم وكانه يحمل مقاهيم حسقلة تختلف كل الاختلاف في جوهرها عما وصلت اليه الأديان من نضارب وتحريف ،

وليكن الفلدية اليونانية لم تلبث ان القندمة مجال الفكر الاسلامي واثرت فيه ، مقد استعان الاسلام بعنطق ارخطو في غفرة من ادق الفترات وهي عوالهمة مهلجمةك الاديان وصيالها ومسلجلاتها ، ومنه الطلق علم الشكلام للرد على شبهات خصوم الإهلام بغس انتطقهم .

غير أن المنكر الاسلامي لم يلبش أن تحرير من منطق أرسطو ، وكشف اعلام هذا الفكر عن منطق المقرآن، وكان لابن حزم والمغزالي وأبن تبعيسة آراء واضحة في هدذا المجال ، وما ذكره الغزالي أن منهج السكلام مثل الدواء وهو مما يحتاجه الانسان في غترة المرض ،

اما منهج القرآن فهو مثل الماء والعذاء مما يحتاجه الانسان في خاتف فترات حياته ، غم جاء ابن تبية فألف كتابه ( الرد على المنطتين ) فأشار الى ان للقرآن منطقا خاصا يختلف عن منطق ارسطو ، وقد كشف ابن عيبية في منطق ارسطو عن خصائص العقلية اليونانية التى تباين الفسكر الاسلامي وتختلف عنه فالعقلية اليونانية تقع تحت الطابع النظري في التفكير وتعلى من شأن العلوم النظرية وتراها أشرف من العلوم العملية وتهتم بالجانب الصوري من المنطق دون المادي وتجعل القياس أكثر أنواع الاستدلالات يقينا ، بينها يقرر الاسلام أوضاع الحياة العلمية ويعتمد على التجربة ، ويقول الدكتور النشار : ان العلوم الاسلامية تشات تبعا لحلوات الحياة بل ان اهتمام الفكر الاسلامي بالحاجات الانسانية تحد دعا الفقهاء في الأحكام الى العدول عن قياس الفائب على الشاهد الى العدول عن قياس الفائب على الشاهد الى العدول عن قياس الفائب على الشاهد الى

ويتول المغز بن عبد السلام أن الله شرع لعباده السعى في تحصيل مصالح عاجلة وآجلة تجمع كل قاعدة منها علة واحدة ثم استثنى منها مانى ملابساته مشقة شديدة أو منسدة تربو على تلك المصالح ، ويعبر عن ذلك بما يخالف القياس وذلك جائز في العبادات والمعاملات وسائر التصرفات.

ومن هئا نقد ناصر ابن تيمية المنطق المادى وانتقد المنطق الصورى، وهاجم الهاحكار الماهيات والسكليات وسائر التصورات التى لم تستند الى وجود غيبى وبذلك يعد ابن تيمية رائدا لسكل الاتجاهات الحديثة فى نقد منطق ارسطو من ارجانون فرنسيس باكون الى المنطقية الوضعية لدى ستينج وكارناب وغيرهما كما ترك بصمات واضحة فى المنطق المادى لدى بيكون وميل المنطق السيكولوجى لدى كوزان وقد هاجم ابن تيميدة المغلاسفة الذين تشيعوا لمنطق ارسطو امثال الغزالى وابنسينا وابن رشد.

وكان منهجه الواضح هو الكشف عن أن هناك مباينة واضحة بين الفكر الاسلامي والفكر اليوناني في أعمق أعملته وفي تضاياه الرئيسية .

ويرى ابن تيمية أن التسليم بمنطق اليونان يقوض أساس الحضارة الاسلامية أذ سينتج عن ذلك أحكام عامة تهدم ما تبناه المسلمون من أحكام ولا سيما في نطاق الالهيات ، « عكانت طرية ابن تيمية لا في نقد المنطق الارسطاليسي وأنما في استخلاص منطى بعيد عن خصائص المقلية الاسلامية ويحمل طابع الحضارة فيها » ،

#### المسرح والفكر الاسلامي

يتردد القول كتسيرا حول المسرح والقصسة على الفسكر الاسسلامي والأدبير العربي .

لاذا لم يظهر المسرح على الفكر الاسلامي ، والواقع أن ذلك يتفق تماما مع خاصية النفس العربية الاسلامية بطبيعة تركيبها ومن خلال مزاجها النفسي الذي اتصل بمفهوم الاسلام والقائم على التوحيد فقد تشكلت هذه النفس مطبوعة على الصراحة والوضوح ، وقد فرض عليها ذلك ايمانها بالله ، وجوها الصحراوي الواضح الذي يمتلىء بالضوء منذالصباح الباكر فاذا اشرقت الشمس عم الكون كله ضياء ونور .

مالنفس العربية واضحة كل الوضوح ، صريحة كل الصراحة ، لا تحتاج الى الرموز ولا الى الايماءات ولا تجد هناك مايحول دون ان تتول السكلمة ، وقد اعطاها فسكرها الاسلامي هذه القوة وهسذا الوضوح ، فضلا عن بساطة العقيدة الاسلامية التي لا تحتاج الى مسرحيسة طويلة لتشرحها أو تجلى عى نغوس الناس وعقولهم فلسفتها .

وبالاضافة الى ذلك فقد شكل القرآن منهج البلاغة العربية فأتامها على الوضوح والايجاز ، حتى عد أبلغ المكلم هو السهل المنتع ، وقال النبي عن نفسه ، أن الحكمة قد اختصرت له اختصارا ، وقالت السيدة عنشة رضي الله عنها : أن النبي لم يكن يسرد كسردكم هذا ولكنها كلمات موجزة ،

كل هذه العوامل كانت بعيدة الأثر في انتفساء الملاحم والأسساطير والمسرح عن الأدب العربي والفكر الاسلامي ، فقسد كانت هذه المسلاحم والاسساطير والمسرح نتيجة لطبيعة الأمم التي عرفت هذه الفنون ، فقد اتخذتها وسيلة للاقصاح عن فسكرها حيث عاشت في بلاد تميزت بالليسل الطويل والظلام والفيوم والسحب ، وعرفت بالجبال العالية والبحسار العميقة ، وما يتصل بذلك من مخاوف كاثت تملأ قلوب سكان تلك البلاد، ومن هنا نشات الأساطير والقصص الخرافية ، وكانت الفلسفة الوثنية تحتاج الي تفسير وايضاح ، ومن هنا كان الرمز في التعبير وكان المسرح للتوضيح فكيف يوجد هذا في بيئة تختلف كل الاختلاف ، ولا تحتاج الي مثل هذه الوسائل لايضاح فكرها أو تبليغ كلمتها .

ولقد رأى العرب الشعر اليونانى والقصة اليونانية ابان حركة الترجمة التلقائية ماعرضوا عنها لأنها كانت مليئة بالوثنيات والأساطير ، وكانت متعارضة مع ذاتيتهم وعقائدهم ، أما ترجمتها اليوم مان ذلك لميكن بارادة الفكر الاسلامى ، ولحن مما عرض عليه ، ومع ذلك لم يسفها ولم يتقبلها .

#### القسرآن والأدب

جرت محاولات مى دراسات الأدب العربى خلال الثلاثينات ، كانت تستهدم وضع القرآن السكريم موضع النقد وتعتبره أثرا أدبيا يمكن أن يجرى عليه مايجرى على أى قصيدة شعرية أو قطعة بلاغية .

ولتد أخطأت هده الدعوة طريتها ، لأنها اعتبرت القرآن كتابا موضوعا ، كتبه محمد ، بينما القرآن ليس كذلك ، فهو من آى الله المنزلة من السماء وليس من صياغة البشر ، ولذلك غان وضعه موضع النتد ليس بالأمر الصحيح علميا جيث تناقش آثار الأدباء والكتاب .

ولقد أجرى الغربيون نفس المراجعات على التوراة والكتب الدينية، غير أنهم أكدوا بطريقة حاسمة قبل أن يقوموا بهذا العمل أن هذه الكتب اليست سماوية ولا منزلة ، وأنها محررة بأقالم بشر ، وقد بلغوا في ذلك مبلغا بعيدا من التحتيق غذكروا أسماء الكتاب الذين شاركوا في

كتابة هذه السكتب ، ومن ثم فقد اعتبروها تراثا أدبيا قابلا للمراجعة والنظر واخضعوها لقواعد النقد الأدبى

ولكن الذين حاولوا مثل هذه المساولة في الأدب العربي كانوا يعرفون أن القرآن نص مسماوي موثق ولا يأتيسه البساطل من بين يديه ولا خلفه ، وأنه ظل محفوظا دون أن يطرأ عليه ما طرأ على الكتب الدينية الأخرى ولذلك فقد كانت محاولتهم اخضاع القرآن لمثل ما أخضعت له السكتب الأخرى في الغرب ، كان جراة ومجازفة وخروجا على مناهج البحث العلمي نفسه .

غير أن النظر في الدوافع والخلفيات يكشف عن أن هه المحاولة لم تكن خالصة لوجه البحث العلمي وله كنها كانت ضمن مخطط تغريبي يرمي إلى اخراج شباب المسلمين الذين يتعلمون في الجامعات من قدسية النص القرآني ، وخلق احساس بالاستهانة به والنظر اليه على أنه كتاب أدبي خالص ، وقد جاء ذلك في غيبة التربية الاسلامية الصحيحة الذي كان الاستعمار قد رفعها من مناهج التعليم حتى لا يبتى في نفوس الشباب أي قسدر من الاحساس بأصالة القرآن وسلامته وانه منزل من عند الله.

#### هزيمة المعزلة

يردد كثير من الباحثين الغربيين ومن تابعهم من كتاب بكتبون باللغة العربية هذه المعبارة « هزيمة المعتزلة » يريدون بها القول بأن هذه الهزيمة انبا كانت عاملا من عوامل الضعف الذي حل بالمجتمع الاسلامي .

وهؤلاء الباحثون هم اما مغرضون يعرفون الحقيقة ويتجاهلونها في سبيل تمويه الأمور وغش القراء وتضليلهم عن حقيقة تاريخ الاسلام وفكره.

واما هم مع الأسف لم يستوعبوا حقائق الاسلام ولم يفهموه فهما صحيحاً ، وربما فهموه من داخل دائرة الفكر الغربي الذي كان دائما سييء الراي في الاسلام وفي الاديان عامة .

 المنهج الذي يتوم على جماع المقل والوجدان القد كان الاعتزال الساسة محاولة أصيلة لمواجهة المداهب الفلستفيسة التي كانت تحتمى وراءها الاديان المعارضة للاسلام وقد ادى حوره في هذا المجال على احسن وجه ، وواجه علماء المسكلام في الاديان والفلسفات الأخرى في قوة والاال منهم وحقق كثيرا من النتائج وأدخل مئات من الوثنيين في الاسلام ،

غير أن المعتزلة لم يلبثوا أن بلغوا درجة من الغلو في تأكيد موقفهم وفكرتهم ، وبذلك أعلوا ثنان المعقل وبلغوا به مبلغا خطيرا ، ولماكان المسلمون يؤمنون بالغيب والشهادة ، ويؤمنون بالوحى والعقل ، ويتكامل ايمانهم هنذا ويتشكل في وحدة واحدة فأن أعلاء شأن العقل وحده كان خروجا على مفهوم الاسلام ، وهو خروج عرض المفتزلة للهزيمة وعرض فكرهم للانهيار تحت أضواء الاسلام الصحيح ، ومن هنا جاءت تعديلات وتصحيحات قام بها الامام الأشعرى ومدرسة الامام أحمد بن حنبل أذ كان لابد أن يعود الاسلام إلى أصوله، وأن يتحرر مما أصابة عن طريق الفلسفة البوتانية من الحراف .

ولذلك كانت هزيمة المعتزلة نصرا لأصالة الاسلام وتعديلا لمسار فسكره وربما كان حزن بعض الغربيين على هزيمة المعتزلة راجعا الى ما حاولوا أن يلصقوه بها من أنها كانت منطلق الفكر اليونائي الاغربيتي وأنها لو حققت نجاحا مطردا لقضى ذلك على وسطية الاسلام وتكلمله بل وربما قضى على ارفع مفاهيم الاسلام واصلها الأصيل « التوحيد » ولذلك فهم يتمسحون بالمعتزلة ويعلون من شائهم .

## المعتزلة مالهم وما عليهم

أنكر عليهم علماء أهل السنة مانى مذهبهم من الأخطاء بالبيان والحجج.

الا أن غلوهم فى التمسك بالعقليات فى الأمور التى لا مجال للعقل فيها من المغيبات ذلك الغلو جعلهم يسيئون التصرف فأغروا الخلفاء بحمل الناس بالمتوة عن اعتناق مذهبهم والتبرؤ من كل اعتقاد يخالف مايقولون به وقد شغل السلطات الحاكمة بالقبض على العلماء المخالفين وايداعهم السجون وابعادهم عن بلادهم وأهلهم وضربوهم بالسياط حتى المنظر، كثيراً

ونهم تحت التهديد والإكراه أن ينطق بضلاف مايعتقد وثبت الامام أحصد رحمه الله على قوله فأصابه من ذلك بلاء عظيم وقهر وبقى تحت العسداب طيلة أواخر عصر المأمون حتى عهد المعتصم والواثق الى أن أطلقه المتوكل الذي أنتصر لله ومنع التعرض له بالعودة لمذهب أهل السنة ورفع الأصار عنه ونشل أهل الابتداع في القضاء على المذهب السني .

ولم يزل عامة الناس ينظرون بنوع من الاستنكار والاستنكاف الى مذهب الاعتزال وتجن اهل العلم لما وقع فيه رؤساؤه من الاساءة ولما تضيفه الذهب نفسه من الاعتقادات المخالفة لمكتاب الله وسنة رسوله.

وكان الحسن الأسعرى من المعتزلة وخرج غليهم ورد على كثير مما ذهبوا اليه بالحجة والبرهان ولم يزل علماء السنة بعد ذلك يردون عليهم ويتربصون ما اخطأوا نيه .

ومن أشهر من رد عليهم ابن تيمية في كتابه المشهور « منهاج السنة النبوية » وهو الذي اختصره الذهبي في كتابه المنتقى من منهاج الاعتدال .

#### وحدة الوجود

وحدة الوجود مذهب دخيل على الفكر الاسلامى والثقافة العربية ، وهو من المذاهب القديمة المرتبطة بالوثنية والمجوسية وفلسفات الاغريق والهنود والفرس التى تحرر منها الاسلام بالتوجيد وفصل بينه وبيتها ،

وتعنى وحدة الوجود تأليسه المخلوقات واعتبار السكون هو الله ، وقد أثارت هذه الدعوة موجسة من الصراع الفكرى العنيف وشجبها الفكر الاسلامي على لسان كثير من علماء السكلام والمحدثين والمفسرين والفقهاء والصوفيين السنيين ، على اعتبار أنها دعوى تتناقض مع جوهر المقيسدة الاستلامية تناقضا مطلقا بحيث لا يمكن التوليق بينها وبين عقيدة التوحيد بأي وجه من الوجوه .

وقد سمى آسين بالسيوس عى كتابه ( ابنعربي ) دعاة هذه الفكرة بالاسلام المتنصر Ellelam eristianiza وقال الها جاءت من الذاهب الباطنية.

وهذا هو سر اهتمام المستشرقين والمبشرين بالدعاة الى هذه الفكرة كابن عربى والحلاج ، وترويج كتاباتهم رغبة في أحداث شبهات عميقة تبلبل عقيدة البسطاء .

ومفهوم الاسلام في مواجهة وحدة الوجود هو أن الموجود اثنان : واجب الوجود ، وممكن الوجود .

وممكن الوجود هو هذه الكائنات التي ندركها بحواسنا الخمس مباشرة والجب الوجود هو صانعها الواحد الفرد الصهد .

كما انكر الإسلام عقيدة الاتحاد : أى حلول خالق في المخلوق ، أو استفراق المخلوق في المخالق ، وهو أى الاسلام يمير طبيعة كل منهما ولذا الكر الاسلام فسكرة الحلول .

والاسلام لا يقبل وحدة الوجود لأن نيها انتقالا من عقيدته الأصلية ( لا الله الا الله ) الى مايتوله بعض الصونية ( لا موجود نمي الحقيقة الا الله ) وسياق كل منهما ينتهي الى نتائج مختلفة أشد الاختلاف لنتائج الاخرى .

والتصوف السنى في منهجه يجب أن يبدأ من القرآن وينتهي اليه .

#### وحسدة الحضارة

هناك دعوات ارتبطت بالاستعمار والنفوذ الأجنبي اطلقت عليها عبارة وحدة الحضارة ، وحدة الثقافة العالمية ، والحكومة العالمية .

وعبارة وحدة الثقافة العالمية : عبارة خلابة المظهر براقب الصورة ولسكنها تخفى في اعماقها التعصب والاحتقار للثقافات الانسائية ومعناها في الواقع سيادة الثقافة الغربية وحضارتها وتشييدها على ثقافات الابم وحضاراتها ولا سيما الثقافة العربية والفكر الاسلامي ، هذه التي سادت الفريقيا ، وأسيا ، والتي هي طابع هذه المنطقة التي ماتزال مجال النفوذ الاستعماري للغرب وهي تسمى هدده الدعوة : دعوة التمدن والتحضير اللامة المرابة الرجل الأبيض الى العالم الملون ، والهدف الكامن

فى أعباق هذه الدعوة البارعة الممس والمظهر ، وهو سوق الناس جميعة الى الولاء والعبودية للسيادة الغربية فى الفكر الفربى واحلال تيم الفكر الغربى ومفاهيمه محل القيم الفكرية الثقافية التى يدين بها الشرق والعالم الاسلامى والعرب وافريقيسا ، وهى قيم ومفاهيم تختلف فى جوهرها عن قيم الفكر الفربى ومفاهيمه .

ومن الحق أن يقال أن هناك دعوات متعددة للحكومة المالمية أو الوحدة المالمية ، فالماركسية تدعو الى وحدة قوامها الفكر الماركسي ، والامبريالية الغربية تدعو الى وحدة تقوم على قيمها ومفاهيمها ، وتحمل الصهيونية لواء دعوة الى وحدة تخضع العالم كله للفكر الصهيوني ، وكل من هذه الوحدات تتصارع وتحاول أن تغرض ايديولوجيتها وتعمل كل منها لتضع العالم تحت سلطانها ، والحضارة الاستلامية العربية لها دعوة عريضة الى الوحدة الانسانية ، تحمل أنقى المثل وأقبل المباديء ولانتطلع من وراء هذه الوحدة الى السيادة أو النفوذ الاستراتيجي ، ويرى الدكتور غوليلموقرير والسكاتب الإيطالي في كتابه ( وحدة العالم ) : أن الوحدة لاتحقق بتغلب أمة على أمة أو جنس على جنس ، ولا يمكن أن يكون فرد واحد سيد العالم ، وكذلك الوحدة لنتكون بتوحيد اللغات فهذا غير ممكن .

ويتساعل هنريك رالف في كتابه ( الإنسانية والوطنية ) Hamante et Patria

هل وجدر بالأمم الضعيفة المهضومة الحقوق أن تأخف بالنزعة الانسانية والنسانية والمسانية والمسانية

ويرى هنريك رالف أن النزعة الإنسانية يجب الا تعتنقها الا الأمم التعوية الأمم الضعيفة فأن لم تنمسك بوطنيتها اعتدت عليها الأمم التوية ، ويعتقد هنريك رالف أن أنضار السياسة الانسانية هم طائفة

المنافقين بروجون لها دماعا عن مصالحهم الخالصة ورغبة عي الاستمرار على بسبط نفوذهم وسيادتهم على الأمم المهضومة الجهوق -

ويرقى كتير من الباحثين: أن محاولة الغرب غى توحيد البشر أتها يعنى حبنغها بالصبغة الأوربية وطبعهم بطابعها . وما دام الغرب يؤمن أن ليس الانسان غى مجموعه سيد الخليقة وانما الانسان الابيض وحده ، هذا الانسان الابيض الذي ندب لتطهير الأرض وحساية المعضارة ، غانه لا يمبيل الى هذه الوحدة ، كذلك دعوة الصهيونية الى امتياز شيعب الله المختار وما يرددونه من رسالة انتدبوا لها ، كل هذا من شياته أن يجول دون وحدة الانسانية التي لانتجمع الا وفق منهوم الاسلام وحده : « لا غضل شعري على أعجمي الا بالتقوى ، وأن الأمم شعوبها وتبائلها تستطيع أن يتعارف وتلتقي على الأخوة والمحبة والمساواة » .

#### الوسطية

مفهوم الوسطية يرتبط الى حد كبير بالفكر الاسلامى اذا تصور ان الفكر الشرقي ( البوذية السكنفشوسية والهندوكية ) بما يوصف بالروحية الصرفة والفكر الغربي ( الملاية والماركسية والوجودية ) بما يوصف المارك المصرفة ، في هذا يوصف الفكر الاسلامي بالوسطية الجامعة بين الروح والمسادة .

وقد تنبه الى هذا المعنى كثير من الباحثين الذين يرون أن الخلاف بين أيدلوجية الفكر الغربي والفكر الماركسي لا يحلها ألا الفكر الاسلامي فحيث الماركسية تؤله المجتمعوالغربية تؤله الفرد، يؤكد الاسلام الرابطة الجامعة المتوازنة بين المجتمع والفرد ، وحيث يتف الغرب عند نزعة الحرية وتقف الماركسية عند نزعة العدل يجمع الاسلام بينهما في مزيج يعطى زيدتهما، ومن هنا يبدو ما يسمى وسيطية الاسلام بين الروح والمادة من ناحية وبين الفردية والجماعية من ناحية أخرى ، ويرى العلامة السلجوتى : أن اليهودية انحرفت الى الفردية الطاغية ، واكدت المسيحية على الروحية

الصرفة ثم جاء الاملام وسطا جعل الفرد متفساعلا نع المجتمع ، وجمّل المجتمع متفاعلا مع المقرد على قاعدة التوازن ، وتبرز وسطية الاسلام ليس فقط في تقريب الفرد من المجتمع وليست في تقريب المجتمع من الفرد وانما في ههذا المسلوك الخلقي لأن الوسسط بين التفريط والإفسراط هو فضيلة وهو خلق .

ويتول المسترجب: لخف المسلمون يسلكون سبيلا وسطا فيسأخذون خير ما في الشرق وخير مافي الغرب ، وسيؤدى هذا الى ظهور المثالعاتا الجديدة للثقافة العربية .

W. Land

# البابالخاميس

## الدعوات والمذاهب

البهائيـــة الفرعونيسة التبشي القوميسة الصهيونيــة المسابية الطائفيــة الماسونيسة العلمانيـــة الهدامة ( الذاهب الهدامة ) العاميـــة الوثنيسة توحيد الأديان العنصريسة فرقة النصرية الفينيقيـــة The same of the sa

事会会可以发生的意义。

The second se

 خدع كثير من البساحثين الغربيين وربها قصد بعضهم الى اعتبار البهائية دعوة من دعوات الاصلاح والتجديد الاسلمى توضع فى مجال المثنير والاعتبار فى موازنة دعوة جمال الدين الافغانى ومحمد عبده ،وقد تلفهم بعض الباهثين المسلمين فى هذا الراى ، بينما تجمع المصادر المختلفة على أن المهائية حركة مضلاة للفكر الاسلامى ومحاولة تغريبية للقضاء على منتافيم الاصلاح على النحو المستجد من الفكر الاسلامى وقوامه التوحيد ، واحلال مناهيم أخرى مستحدة من الدعوات الباطنية والمجوسية القديمة. وآية ذلك اهتمام الاستعمار بها وتشجيعها ورعاية المبشرين والمستشرقين ودعاة التغريب بها فى نفس الوقت الذى تقاوم فيه هذه المؤسسات جميعها ودعاة التغريب بها فى نفس الوقت الذى تقاوم فيه هذه المؤسسات جميعها كل دعوة اصلاحية حقيقية وتخنقها فى المهد أو تجهضها قبل أن تولد .

وتبدق دعوة المبهائية واضحة من أنها محاولة لخلق جو من التضارب الدائم بين الأمم وذلك بالفاء الاديان القائمة واحلال دين جديد يوحد بين الأمم وترك العصبيات المذهبية والجنسية والسياسية .

وقسد الماط النفوذ الاستعماري هذه الدعوة بالتشجيع والتقسدير والهيمت لها المصحف واهتم بها السكتاب وركزت عليها الأصواء نمينفس الوقت المغنى كانت الصهيونية تحاول ان تسيطر في فلسلطين وغزوات التبشير تجتاح المسالم الاسلامي ومصر على الخصوص ، وقد تردد ان هذه الدعوة انما قصد بها الى تركيز النفوذ الاستعماري في البسلاد التي ظهرت فيها (ايران) وانها حاولت ان تستمد مفاهيمها من موروثات قديمة باطنيسة ومحوسية ولسكن براعسة النفوذ الاستعماري كانبت قادرة على باطنيسة ومحوسية والسكن براعسة النفوذ الاستعماري كانبت قادرة على الأعلان بها واداعتها والاستفادة بها في مختلف انحاء العالم الاسلامي لاثارة الشكوك في النفوس وكسب مزيد من الذين تزعزت عقائدهم .

وكناول كتلب مصر عنى للعشريات والثلاثينات الدعوة لها والتولبانها تقوم على الساس وحدة الاديان وأنها حماع السيحية واليهودية والاشلام

وانها تستهدف توحيد لغات العالم ومساواة الرجل بالراة ونبذ العصبيات واتحاد الشرق والغرب ، وذلك بزوال الأديان ، ولم تفلح كل وسائل الدعاية في اكبر الصحف — اذ ذاك — وبأكبر الاقلام في كسب واحد من المسلمين لهذه الدعوة بل ماتت الدعوة في مهدها والكشفش معارضتها للذوق والضمير والروح الاسلامي .

وقد أولت بريطانيا داعية البهاية اهتمامها ومنحته الحكومة البريطانية لقب سير واحتفل به هربرت صمويل المندوب السامى البريطاني اليهودى الأصل في القبدس ثم كشفت الأيام من بعد تلك الرابطة الأكيدة بين البهائية والصهيونية عندما عقد المؤتمر العالمي للبهائية في اسرائيل عام 197۸ بعد وفاة زعيمها عباس البهاء بخمسين عاما وتكشفت تلك العلاقة في أن دعوة البهائية الى ازالة جميع الأديان اليهودية والمسيحية والاسلام لم تكن تهدف في الحق الا الى ازالة الاسلام .

وقد حاول البهائيون التشكيك في آيات القرآن وتأويلها بما يؤيد دعواهم وانكروا عالمية اللغسة المعربية وكونها اللغة المستركة للفة المسلاة والعلوم الاسلامية في العالم الاسلامي للموا التي أيجاد لفسة أخرى تكون لغسة الأمم وذلك بالاضافة التي انكار اعجاز القرآن والمعجزات الحمدية .

ويجمع الباحثون المنصفون على أن البهائية بعث جديد للباطنية التي وضعت تعاليمها الأولى على أساس محو الاسلام وأزالة سلطائه ، وهم يعدون مؤسس البهائية رسول الله الأعظم ولهم كتاب يسمى الاقدس يرظل بطريقة القرآن .

ولم تتوقف الدعوة البهائية منذ ذلك الوتت بل ظلت تتجدد سنوات بعد ستوات وفي كل مرة تجد من المسلمين من يكشف عن زيفها ، يقول غريد وجدى : أن دعوة البهائية الى اتحاد الأديان قد سبق اليها الاسلام والسبم على اتوى الأصول فقرر أن أصل الأديان وأحد ، فوحدة الدين هي الأساس الذي يقوم عليه الاسلام وأن طموح البهائيين لأن يكون دينا علما يقضى بالعجب لأنها ليست بدين سماوى وليس فيها من الأصول والمبادي، ما يلفت المعقول اليها بعد أن المفت في عرض نفسها على الأمه والمبادى، ما يلفت المعقول اليها بعد أن المفت في عرض نفسها على الأمه

وان البشرية ليمت في حاجة الى دين جديد بعد الاسلام الذي استكمل شرائط الدين العام ؛ واين هي من الاسلام الذي تبني امما قوية ، ويدنيات فاضلة في خلال عصور متعاقبة ، ولا يزال على مثل حيويت الاولى حتى ليتوقع فلاسفة كثيرون ومنهم برنارد شو ان مبادىء الاسلام توشك ان تعم العالم اجمع ، ويقوم الاسلام على أصلين ضمنت لها التعميم والخلود ، وقافقته للفطرة واعتماده على العقل واعتماده على العقسل والعلم فاين البهائية من هدا الوقف العلمي الحق ، وهي تقوم على أصلين احدهما عتيق غامض قال به افراد من محبى السبح في الخيالات وهي تصوير ذات الله يصور المخلوقين ، وثانيهما وهو صرف الالفاظ عن ظواهرها وهو مجال فسيح للظنون والأوهام والخبط .

### التبشسي

للاستعمار مؤسسات اساسية ضخمة تقوم بالعمل على تثبيت وجوده وتأكيد بقائه : اهمها التبشير والاستشيراق ، وهذه المؤسسات تحمل دعوات مختلفة الى النفريب والشعوبية ولسكتها لا تظهرها باسمائها وانما تخفيها وراء أسماء كبيرة براقة اغلبها يحتجب تحت اسماء ثقافية أو حضارية .

وأتوى التوى العاملة هي « المدرسة » الاجنبية في مجال التعليم والتربية وتكوين النشء والاجيال الجديدة والصحيفة في مجال الثقافة والتراءة ، وقد أكنت تقارير المشرين المختلفة على الدور الخطير الذي قامت به المدرسة والصحيفة وما تزال تتوم به في سسبيل تحتسيق غاية الساسية :

(أولا) تبزيق وحدة العرب والمسلمين والحيلولة دون التئامها

(ثانيا) تدمر التيم الأساسية العربية والاسلامية الفكرية والحيلولة دون سيطرتها ومحاولة فرض مفاهيم اخرى « غربية » المصدر على الثقافة والتربية العربية والفكر الاسلامي رغبة في القضاء على :

١ - الرابطة بين الدين والمجتمع .

٢ .- اخلاتية التعليم والتربية والمجتمع والسياسة .

٣ ـــ اداهة اسلوب من التحرير من مجال المكر يصل الى الالحساد
 والعلوم من المحرر من مجال الحياة يصل الى الاباخة .

والمتبشر دور هام في تحقيق هـدا الهـدف الأساسي بن اهـداف الاستعبار وهو اخراج المسلبين والعرب بن القيم التي تدفعهم إلى الحرية ومقاومة النفود الاجنبي وعدم الانصهار في الأمبية أو الماليبة والتلهة مجنبعهم الحسالس المستعد بن قيمهم وتاريخهم ولغتهم واديانهم ، فاذا السلطاع الاستعمار اذابة المسلمين والعرب في بوتقة العالمية وصهرهم في الثقافة العالمة واخراجهم بن ثقافتهم وقيمهم لم يعد هناك مجال لتشكلهم المتورة خاصة ، بصورة الذاتوالشخصية الخاصة ، عندئذ تصبح الحضارة الغربية وقد حققت اكبر انتصاراتها بأن احالت المسلمين والعرب ألى عبيد في التطبع الذي يسود فيه الجنبي الأبهض الغربي صانع الحضارة .

وقد اجمعت خطط المشرين ودراساتهم وابحاث مؤتمراتهم على ان الهذف من التشير هو أنشاء عقلية على تحتقر كل مقومات الفكرالاسلامي وابعاد العناصر التي تمثل الأسلام عن مراكز التوجيه ، فأذا لم تنجح دعوة التنشير في ادخال المسلمين في دين جديد فلا أقل من ان تكون قد اخرجته من الاسلام .

وقد كانت خطة النبشير شاملة وبوجدة ودّات مراحل وحلتات وقد اشرف عليها رجّال دوو خبرة وثقافة والمسال كامل بمخططات الاستعمرات والحّارجية في الدول المستعمرة للعسالم الاسلامي ، ومؤسسات التشير السكيري بفروعها المختلفة وارسالياتها ومعاهدها في العالم الاسلامي بالاضافة الى جماعة المستشرقين المنبئين في مختلف المحلمة الأوربية الوالمتاجية والمحتلفة والمحاهدة والمحاهدة المنبئينة والعراسات الشرقية والعربية ، وقد تأكد مدى التناسق تين هذه الهيئات من التقارير التي نشرتها هده الهيئات والتي تستخدم المشريين في العمل داخل البلاد العربية والاسلامية وتؤكد اهبية عملها وخطورة دورهم في أن يكونوا عنوانا لها واداة لتحويل الأفسكار على مؤتمسرات المشرين أبشال لورد بلغور السدي المناسة السكبار على مؤتمسرات المشرين أبشال لورد بلغور السدي اعلن اهبية مؤسسات التبشير في المداف المناسة المؤسسات التبشير في المداف المناسة المؤسلة في قوله . « والمشرون مؤسسات التبشير في المداف المناسة المؤسسات التبشير في المداف المؤسسات التبشير في المناسة المؤسسات التبشير في المداف المؤسسات التبشير في المداف المؤسسات التبشير في المداف المؤسسات التبشير في المناسة المؤسسات التبشير في المداف المؤسسات المؤسسا

هم في نظر الاستعمار عيونه التي تقوم باطلاع الدول الغربية بالنواحي التي يهمهم معرفتها من عقائد المسلمين وآدايهم والمثقافات التي يتاأشون جها » ويتجلى ذلك حين نرى أن مؤتمر التيشير في أدنبرج سنة ١٩١٠ يعنى بدراسة قرار حول اليه من المؤتمر الاستعماري المنعتد في برلين غي نفس اليهام: يقول هيذا القرار: « أن ارتقاء المسلمين يتهدد نيو مستعمراتنا بخطر عظيم لذلك فأن المؤتمر الاستعماري ينصح للحكومة بزيادة الاشراف والمراقبة على أدوار هذه الحركة ويطلب المؤتمر الاستعماري مهن غي أيديهم زمام المستحمرات أن يقاوموا كل عمل من شيانه توسيع نطلق الاسلام وازالة العراقبل عن طريق انتشار التبشير ».

وتتمثل خطة النبشسير التي رسمسها (شاتليه ) زويمر ، ماسنيون وغيرهم ) في أن يكون عبل النبشير مبنيا على قواعد التربيسة المتليسة و « التأثير على عقول المسلمين وقلوبهم » فأن هجزت ارساليات النبشير عن زجزحة المقيدة الاسلامية في نفوس معتنقيها فأنها تستطيع أن تحقق هسدفها من هدم الفكرة الاسلامية ببث الأفكار التي تتسرب مع اللغات الأوربية ، وفاك عن طريق نشر اللغات الانجليزية والألمسانية والهولندية والفرنسية مما يمهد الى ادخال الأفكار الغربيسة الهادمة للفكر الاسلامي عن طريق هذه اللفات ، ومن هنا تسقط الأوضاع والخصائص الاجتماعية الاسلامية وتحل بدلا منها الخصائص المربية .

ويوى زويس شيخ المشرين « أن القضاء على الاسسلام غي مدارس المسلمين هو أكبر وأسطة للتبشير ، وأن المسلم لا يكون مسيحيا مطلقا وأسكن الفاية هي اخراج المسلم من الاسسلام فقط ليكون أما ملحدا أو مضطربا في دينه ، وعندها لايكون مسلما وهدفه السمى الفسايات الاستعمارية » .

ومن مناهج المتبشير وانظمته تلك القاعدة التي تقول ان جميع الوسائل تستغل غي مبيل التبشير حتى أعمال البر ، وأن التطبيب والتعليم من وسائل المبشرين ويقول مؤلف كتاب (طرق العمل المتشيري غي المسلمين) : لنجعل هؤلاء المقوم المسلمين يقتنعسدون في الدرجة الأولى بأنسا نجابهم، عنكون قسد تعلمنا أن نصل الى قلوبهم ، وعلى المبشر أن يحترم غي القلاهر

جميع العادات الشرقية والاسلامية حتى يستطيع أن يتوصل التي بث الرادته بين من يضغى اليها ، كما تشمل هذه الاستاليب دراسة اللهجات المعامية واصطلاحاتها نظريا وعمليا ، ومخاطبة عوالم المسلمين على قسدر عقولهم ، وأن تلقى الخطب بأصوات رخيهة وبفهاحة ، وأن يخطب المبشر وهو جالس ليكون تأثيره أشد على السامعين وأن يكون جيرا بالنفس الشرقية وأن يستعمل المتشبيه والتمثيل أكثر مما يستعمل التواعدالمطقية، وأن يكسب فتسة الشباب بالحديث في موضوعات اجتماعية وخلقيسة وتاريخية ومنها يستطرد إلى مباحث الدين ، وعلى البشر أن يحاول كسب القلوب بنظاهره باليل إلى مطابح المسلمين من الاستقلال السياسي والاجتماعي .

ثم يرمى التخطيط الى مرحلة اكثر اهميسة حين يدعو اللى أن يكون تبشسير المسلمين بواسطة رسسول من انفسهم ، وأنه يتحتم على طبيب الارسالية الا ينسى ولا لحظة واحدة أنه مبشر قبل كل شيء وطبيب بعسد ذلك ، وعليه استغلال فرص المرض والسيطرة على الحرضي وانتهاز فرضة المسعف والحاجة وعدم القسدرة على التفهم والاقتنساع والدس المعقل الباطن بالايحاء ،

وفى طريق العمل استطاع التبشير أن يكون فى العالم الاسلامى دعاة « من انفسهم » ركز الاستعمار على أسمائهم وأكسبها شهرة ولمعانا ودفع بها فى خضم الثقافة والصحافة وآزرها حتى تصدرت وأضبحت قوة لها وزنها حيث تولت كبريات المناصب فى للجامعات والاعمال الرسمية ،

ويقوم عمل التبشير في مجال التعليم على فرض ثقافة الفربوتاريخه وبطولاته ولفته واقصاء لغية المرب والمسلمين وتاريخهم واثارة الشبهات حولها وانتقاصها وفي مجال الثقافة يعمد الى اثارة الغيزات والاتهامات الى الشريعة الاسلامية واللغة المربيئة والحسديث الدوي ، على نحو يفتح باب الشكوك والاتهامات وهو يجسري في ذلك على مخطط مدروس واسلوب دقيق فهو لا يلبث أن يثير قضية جزئيئة ، حتى يتوقف ، ليبدا في اثارة قضية جزئية اخرى ، بحيث لايشعر القارىء أو الباحث الى أن هناك ترابطا بين هدة الاشارات ويعضها ، اعتمادا على أنه على الدى

الطويل يستطيع أن يكسب من وراء ذلك خصما للفكر الاسلامي وصديتا للتبشير والفكر الغربي يكون عونا على أبناء وطنه ودينه وتاريخه .

#### الصهيونيـــة

الصهيونية حركة سياسية يقوم بها البهود من أجل السيطرة على مقدرات الأمم والشيعوب ، وقيد ظهرت في صور شتى وكتابات ودعوات متعددة منذ سقطت الأندلس في أيدي الفرنجة الذين أخرجوا منها العسرب والمسلمين ، وكان اليهود قد عاشوا في حمى الأمة الاسسلامية في امن ورخاء غلما تشتتوا وتوزعوا في إنحاء اوربا والعالم كله واجهوا الاضطهاد العنيف مما دفع بعض حاخاماتهم الى حمل لواء الدعوة الى التجمع والسيطرة على الحكومات والدول وذلك بالسيطرة على الذهب والبنوك والثقافة والأعلام والعلوم الكيمائية ، وقد بدات الحركة بالجماعة السرية (الماسونية) ثم استعلنت عام ١٨٩٧ بالحسركة التي حمل لواءها تيودور هرتزل في الدعوة الى « الدولة اليهودية » والتي اتخذت من بعض نصوص التوراة الحرقة سندا الى السيطرة على فلسطين ، ومن ثم كان السعى الى تعقيق هذا الهدف بكل وسائل الخداع والاكراه والظلم والانساد ؟ وذلك بعد أن قطع اليهود شوطا طويلا بالسيطرة على الحكومات الأوربية بعد أن تجمعت الماسونية في اشعال الثورات المضلفة وفي مقدمتها الثورة المرنسية التي كان هدفها الاساسي اعطاء حق الساواة المتلف العناصر، واتاحة الفرصة اليهود السيطرة على السياسة والحكومات بعد أن كانوا معرولين عن ذلك تماما ...

وقد وجدت الصهيونية في محاولتها للسيطرة على غلسطين اعتراضا قويا ورغضا قاطعا من السلطان عبدالحميد خلال مدة حكمه للدولة العثمانية فقد رغض كل العروض والمغريات والتهديدات في هددًا الصدد ووقف موقفا مشرفا كأن من نتيجته أن اشتد التآمر عليه حيث اسقطته المنظمات الماسونية التي سيطرت على حزب تركيا الفتاة (الاتحاد والترقي) وكانت حركة اسقاطه ١٩٠٨ ، ١٩٠٩ حلقة من نفس مخطط الثورة الفرنسية فقد فتح لها الاتحاديون الطريق الى غلسطين والى السيطرة على مختلف الحكومات والزعماء مما هيا أوعد بلفور ١٩١٨ الذي اعطى

الصهيونية جواز الاقامة والاحتلال لفلسطين وقد تمت هذه الخطوات كلها عن طريق دسائس اليهود ، ومؤامرات المسهيونية ، ومخططات الماسونية في جميع انحاء العالم بما حقق قيام اسرائيل عام ١٩٤٨ .

وقد خفيت هذه الحقائق على المسلمين والعرب زمنا طويلا وخددع كثير منهم بهذه المنظمات ، ولسكن الحقائق اختمت تظهر في السنوات الأخرة وبدأ المسلمون وإلعرب يحسون بالخطر الجارف الذي يهددهم وخاصة بعد سقوط القسدس في ايديهم عام ١٩٦٧ وقد عرفوا النور الخطير الذي قام به بعض السكتاب والصحفيين في التعساطف مع مخططات الصهيونية التي تبثل الآن طليعة دور جديد للاستعمار الغربي لاقامة الامبر اطورية الصهيونية ،

#### الطائفي\_\_\_ة

اصطلاح جديد ظهر مع الاستعمار الغربي والهندوذ الاجنبي ، حين يركز الاستعمار على الاقليات الموجودة في العالم الاسلامي واحتصنهاواتخذ حنها سلاحا الحيلولة دون تحرر الاقطار أو وحدة التسعوب . ولذلك فقد مهد الاستعمار الى تنمية الطائفية وتعميق خلافاتها مع الاكثرية ( راجعياب أقليات ) وكانت الطائفية من أخطر العوامل التي اسستعمان بها النفوذ الأجنبي لتحطيم الامبر أطورية العثمانية تمهيدا لبسط نفوذه على العالم الاسلامي وكان لدور الطوائف الارمنية واليهودية كالدونمة في تركيا أبعد الاثر في تأريث المخططات الاجنبية في السيطرة .

ولم تكن الطائنية يوما قضية في وجود الدولة الاسلامية ، بل كانت مختلف الطوائف تجد حريتها وانطلاتها في المجتمع ، وقد وضعت الشريعة الاسلامية لها حمايتها وانظمتها وكرمت الاديان وحمت السكتائس والمعابد ، وقد وصل ابنساء الطوائف المختلفة إلى أرقى المناصب في عصر الاردهار، وكان لهم دورهم في الحضارة الاسلامية والمقتلفة العربية ولم يقع بينهم وبين غيرهم أي خلاف أو صراع الا تحت نفوذ الاستعمار الذي اعلن انه أتما جاء ليحمى هذه الطوائف من المسلمين ، وقد ورد صراحة في تصريح المم غيراير ١٩٢٢ نص خاص بحماية الأقليات ، وكان لهذه السياسة اثرها مي اندلاع ثورة ١٨٦٠ في لبنان التي قصدت بها الدول الأوربية الوقيعة بين

المارون والدروز توطئة لوضعها في نظسام خلص بيكن للنهوذ الأجنبي من التغلفل في لبنان وبناء مؤسساته الارسالية والتبشيرية والإمتداد منها الى المعلم الاسلامي كله ، وقسد تنبه لهذا كثير من المفكرين والزعماء فكشفوا عن التقارب بين المسلمين والتصاري والشيعة والسنة وكيف أن الدم العربي يجمع بين هذه الطوائف جميعا ، كما أن الاسلام قسد وضع قواعة أمينسة للعلاقة بين الجميع ، ولا شك أن الدم العربي يجمع بين مسلمي العسرب ونصرانيهم في الشام ومصر والعراق ، وأن كل أنواع الخلاف أنما كانت نتيجة مواقف خاصة ودسائس أجنبية وقد أرث المستعمر هذه الخسلامات القديمة واستغلها .

#### 

العلمانية في كلمة هي فصل الدين عن المجتمع والدولة وقصره على العسلاقة بين الانسان والله وهبو مايعرف باللاهوت وبعض الاديان هي كذلك ، ولسكن الاسلام يختلف ، فهو دين عبادة ودين شريعة وأخلاق في ففس الوقت ، وفكرة العلمانية ظهرت في أوربا نتيجة عدة عوامل منها موقف رجال الدين من النهضة والسكشوف العلمية ، ومنها هسدف اليهود في القضاء على سلطان المسيحية في المجتمع ، وبذلك يقاح لهم السيطرة السياسية والنفوذ العسكرى ، ومن هنا يبدو ذلك البغض الشديد للدين في فلسفات عديد من الفلاسفة ، أمثال نيتشه وماركس وفرويد .

وقد تأثر العالم الاسلامى والفكر الاسلامى بظلال هذه النظرية ، وهذه الدعوة وكان للبعثات التبشيرية والارساليات وسيطرة النفوذ الاستعمارى على مناهج التربية والتعليم اثره في اعلاء هذا الاتجاهوتعميقه، بعد عزل الأسلوب العلمى الدينى الذي يتمثل في المدارس والجامعات الاسلامية القديمة .

ومن حق الغربيين أن يقفوا موقفا ما أزاء دينهم وعقائدهم التى وقفت ضد نهضتهم وضد كشوف العلم وغرضت محاكم التفتيش وغيرها من أساليب السيطرة أما بالنسبة للمسلمين والعرب فأن الوقف يختلف اختلافا كبيرا فأن الاسلام كأن مصدر العلم والجرية والمسواة وداعية الأخاء .

فضلا عن ذلك قان الصلة المحكمة التي تربط الدين بالمجتمع هي احدى خصائص التاريخ الاسلامي فليس في التاريخ الاسلامي دولة ثيوةراطيسة (دينيسة) ولم يقع يوما أن رجال الدين في الاسلام سامسكوا في أيديهم الهمة السياسية العليا ، ذلك بسبب بسيط هو أنه لا وجود في الاسلام للسكهانة ولا لطبقة معتازة تدعى رجال الدين ، ولهذا يستحيل أن يوجد في الاسلام مؤسسة تشبه السكنيسة المسيحية التي تختص بأسرار الدين وطقوسه .

#### العاميـــة

الدعوة العامية ، هى دعوة تغريبية خالصة ، تهدف الى الوحدة القكرية والوحدة القومية ، وقطع الصلات بين أجزاء العالم الاسلامى والأمة العربية ، وترمى أساسا الى مقاومة لفة القرآن ، والقضاء عليها وهى في مختلف صورها ، التي تقول بتليين اللغة العربية المستعصية ، أو خلق لغة وسطى بين العامية والفصحى ، انما تهدف الى فصم عرى الصلات القائمة بين المسلمين والعرب من ناحية وبين المسلمين والعسرب وبين القرآن ومستواه البلاغي من ناحية أخرى .

ولا شك أن اللغة العربية هي رابطة الوجود العربي وصبامه الأصيل ، غاذا انحلت تبدد هذا السكيان ، وكل المحاولات التي تهدف الي اعلاء العامية ووصفها بالقدرة على الاداء انما هي محاولات استعمارية ضخمة ، تهاجم الاسلام والوجود العربي أيضا .

وقد نفذت مخططات استعمارية وتغريبية خطيرة بهدف القضاء على اللغة العربية واعلاء العاميات في العالم العربي ؛ وحملت هذه المخططات عناوين براقة خدعت البسطاء مثل القول : بأن اللغة ملك للأمة التي لها الحق في أن تيسرها وذلك قول قد يصدق على كل اللغات ولسكنه يخفق اخفاقا ذريعا بالنسبة للعربية ، ذلك أن العربية أنما هي لغة أمة وهي نفس الوقت لغة فسكر ، فهي لغة الأمة العربية التي تتمثل في حوالي حاثة مليون ولا شك أن في القضاء عليها قضاء على وحدة هذه الأمة التي تمثل التي تمثل التي تمثل الآن أكثر من أربعة عشر دولة وحكومة لا يجمعها جامع الى الوحدة العربية الوحدة العربية التي تفاهم المغربي

مع المصرى مع العراقى الأعن طريق الفصحى ، وهى فى نفس الوقت لغسة فكر جامع يجمع الف مليون من المسلمين تقوم ثقافتهم وفكرهم وقرائهم ودينهم وعبادتهم على أساس « اللغة العربية » التى هى المصدر الإساسى للقرآن السكريم - قانون هذه الأمة الاسلامية ودستورها ونظامها السكامل فى الاجتماع والسياسة والاخلاق والتربية والاقتصاد .

ونى العصر الحديث بدأت نزعة الاحتفال بالشعر العامى ولا ريب ان الاحتفال بالشعر العامى ، هو مجاربة واضحة للكلمة البليفة والمعنى الرفيع ، فأن هذا الحيز الذي يفرد لها أنما ينقص من مكانة الشعر الأصيل وما كان الشعر العالى — والكتابة العامية بحمله — الا مثلا متدنيا للأنكار العامية والتافهة .

ان دعوة الشعر العامى كلها تستهدف المصحى وتستهدف البيسان العربى ودعاتها يبطنون مفاهيم خطيرة وخلفيات ضالة تحمل اهواء التغريب والشعوبية وهذا مالم يكن يتصدد اليه بيرم التونسى او بديع خيرى وان كان ابراز هدذا اللون من شائه ان يعارض المصحى ، وقد ارتبط الشعر المعامى بالكاريكاتير وبالاثارة وخلق تيارا من التعبير والحوار والاداء صرف التاس عن كثير من القيم المالية والمعانى الرفيعة .

#### العنصريـــة

التفرقة العنصرية والدعوة الى تفاضل الأجناس هي احدى ببتدعات الفكر الغربي مستمدا من مفهوم روماني قديم أطلق عليه « روما سادة وما خولها عبيد » وقد تجدد هدذا المفهوم في ظل استشرآء النفوذ الأجنبي والاستعمار الغربي كمبرر له بحجة القول أن هناك شعوبا متخلفة تحكم وشعوب ممتازة تحكم ، وجرى القول بالتفرقة بين العنصر السامي تخلفا والعنصر الآرى تقدما ، وحاول السكاتب الفرنسي جوبنيو أن يتول أن بعض العناصر خلق للسيادة وبعضها خلق الخضوع، واستفلت دوائر الاستعمار العناصر خلق للسيادة وبعضها خلق الخطة ، وجرت محاولة اقتاع المسلمين والعرب أن يستسلموا تحت لواء هدفه النظرية للغزو والاحتلال ، ولكن والعمم الصحيح نفسه اثبت كذب هدفه الآراء وخداعها وضائلها وكشف عن أنها استغلالا غير برىء ، وتكشف فيما بعد أنها لم تكن ذات

اصول علمية او تؤيدها براهين حاسمة ، وقد قاوم الفكر العبريي الاسلامي هذه النظرية بقوة نظريته الاصيلة القائلة بأنه لاتفرقة ولاتفاضل بين اسود وابيض ولا بين عربي واعجمي الا بالعمل ، وتكثيف أن عقلية الرجل الابيض مسممة بالتعصب العنصري ، وأن الحضارة الغربية حين ارتبطت بمقومات الوثنية وعقلية الاغريق أعلت من شأن للمنصرية وكانت السكنيسة في أوربا للها على حد تعبير الاستاذ سامي داود للهي التي تحيى الحق المقددس للملوك والاشراف غاثرت بذلك التفرقة العنصرية واعترفت بشرع السبى والاستعباد واغلاق السجون والمطابق على العبيد والمستضعفين .

وقد ردد هذه الآراء رينان وجوبينو وغيرهم ثم أثبت العلماء الوين ان الخلاف بين الآرية والسامية هو خلاف في اللغسة وليس في العنصر أو المدم وأن اختلاف الملامح والعسادات لا علاقة له بالفطرة والمنفس ، وأنه لا اختلاف في أصل الطبيعة بين العقل البشرى في الآرى أو المستامي أو الأبيض والأسود .

وقد سبق كثير من العلماء وعلى رأسهم هردر وجيئي وبوقاليين التاثلين بالتفرقة بين الأجناس البيضاء والصفراء والسوداء ، ولا ربيب أن أصدق نظرة الى الشعوب هى نظرة الاسلام « يا أيها الناس أنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل التعارفوا ان أكركم عند الله اتقاكم » والمعروف أن أثر الشعوب لا ينكر في غترة من غترات التاريخ وليكن هذا الأثر يجب الا يتخذ لاعلاء شأن العصبية فهناك شعوب أخرى نهضت في غترات أخرى من التاريخ وأعلب الشعوب أن لم نقل كلها مرت في غترتين: غترة النهوض وفترة السبات ، أن اختسلاف الشسعوب يجب أن يكسون للتمارف لا للتنازع .

#### الفينيقيـــة

دعوة من الدعوات التي أثارها الغنوذ الاستعماري وحركات النفزو الثقافي والتغريب ، لاثارة التاريخ القديم في سبيل القضاء على الواقع التاريخي للحي ، ولاثارة دعوة الاقليمية والتفرقة العنصرية على اسلس من أصول الأيم الشرقية القديمة قبل أن يصهرها الاسلام في بونة في

الاسلام والعروبة ، وقد حملت الدعوة الفينيقية الى لبنسان الدعامات الاستعمارية لعزل اللبنانيين عن العروبة ، وللقول بأن اللبنانيين هم أحفاد المستعمارية لعزل اللبنانيين عن العرب القينيقيين القدماء الذين كانوا سكان هذا المساحل قبل أن يأتى العرب واتهم تاريخيا ليسوا عربا وانما هم خليط من أبناء الفينيقيين وأبناء الإمارات العدلينية وأن مصلحتهم الاقتصادية والحضارية تحتم عليهم أن ينشوا كيانا خاصتا غير عربى وأن يمارسوا دورهم الخاص محايدين ، الفينيقية واحدة من تلك الدعوات الفرعونية والاشورية والبربرية التى أذاعها النفوذ الاستعماري في العالم العربي وغذاها وجند لها نفرا من الفكرين والمتقنين الأستعماري في العالم العربي وغذاها وجند لها نفرا من الفكرين والمتقنين حمل الأبين تخرجوا أساسا من جامعات الارساليات ومعاهد التبشير ، وقد كبل لواءها الحزب القدوي المسوري الاجتماعي حين دعا إلى (سوريا الطبيقية) والأمة السورية ، وسوريا للسوريين والسوريون أمة تامة ذات حدود طبيعية وقد ردد الكتاب الفرنسيون هذه المساني محاولين فأتهم ألينة الشبهات بأن اللبنانيين ليسوا عربا ولنهم والسوريين نينيقيون ومن أطهاد الصليبيين الذين قيدهوا الى سسورية لم يكن منهم فينيقيا فهو من أحفاد الصليبيين الذين قيدهوا الى سسورية لم يكن منهم فينيقيا فهو من أحفاد الصليبيين الذين قيدهوا الى سسورية ولهنان بن مختلف أتطار أوربا ولاسهما غرنسا (1) ...

وقد اشار احد الباختين العرب مصحكا لهدده التيارات غقال: ان الفيئيقية دعوة الى الاستعمار الفرنسي في لبنان تكون عيها حركات النشر عن طريق المسدارس والمعاهد والصحف أوسع تفوذا ، مما أنشأ في البنان الليوم تيارا يدعو الى عزلة لبنان من العالم العربي وكان أغلب دعاة هذه الدعوة متعاونين مع الاستعمار الغربي ، وهي التي حملت لواء الصكتابة بالمعالمية اللبنائية والدعوة الى كتابة العربية بالحروف اللاتينية وتغليب اللهجات .

#### الفرعونيسية الفرعونيسية

Will He may be the care

and the way that yellow

on the second second

المرعونية أحدى دعوات الاقليمية وتمزيق الوجود العربي قدومية والاسلامي فيكرا ، ولقد جرت الدعوة الى الفرعونية وبلغت أمدا بعيدا وخلفت مدرسة عاشت فترة ولكنها فشلت في أيسط بسائط الدعوت ،

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن البزاز : بدوث في القومية العربية .

فشلت في أن نجد أرضية تنبعث منها ، حيث لم تجدد تراثا فلكاوريا أو هيماً دينية أو أخلاقية أو اجتواعية أو عملا أدبيا مكتوبا ، أما حضارتها فقد تحجرت في الأهرامات والتماثيل والمعابد وقد عبر الزمن بالصريين أربعة عشر قرنا في مجال التوجيه على النحو الذي أصبح معه ينظر إلى الوثنية نظرة كريهة ، ولا يرى في هذه الأحجار المنحوتة الا تاريخا يفخر به من ناحية التوة والصبر والصمود وسبق العالم كله والأمم ذات النفوذ السياسي في العصر الحديث بقرون إلى مجال المدنية .

لقد كان هدف دعاة الفرعونية ادخال مفاهيم الوثنية الفرعونية المرتبطة بالوثنية اليونانية وغيرها وتجديد عبادة البشر والأبطال بعد أن صرف عنها المسلمون القرآن الذي أعلى من شأن الله وحده ، وكرم البطولة في معانيها وقيمها وليس في افرادها ودعاتها .

وقد كشف كثير بن الباحثين وخاصة مؤلف (قناع الفرعونية) مخاطر الدعوة الفرعونية وقال ان اول ماتبادر الى الذهن أن فرعون هنا ليس الارمزا لنوع بن الحكومات الاستبدادية البسائدة ، فالفرعونية أذن هى نوع بن النظم التى تنهض على الحكم الاستبدادي الجائر ، وتسامل : هل يستطيع المصرى المتشوق للحيساة الصحيحة أن يجد في شعار الفرعونية بن قوة الدفع الى الحرية والمساواة مايجده المسلم في كلمة الاسلام وخلص الى القول بأن الفرعونية لم تكن نظاما اجتماعيا ولا قوة دافعة الى الحرية والمساواة ، وأن المصرى المتشوق للحياة الصحيحة لايجد في شعار الفرعونية بن قوة الدفع الى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الاسلام . قادًا لم تكن الفرعونية نظاما اجتماعيا ولا قوة دفع الى الحرية والمساواة في عدد تبسدو والمساواة في تكون في النهاية ، انه مع انفتاح كل قيد جديد تبسدو مرئيات ذلك المكابوس الفرعوني الخانق والتي تتحرك معها ذكريات مصور واحتاب تصور الظلم الاجتماعي والتخلف العقلي ،

كما كشف المؤلف عن مفهوم التوحيد المزعوم عند الفراعنة (١) .

<sup>(</sup>١) تناع الفرعونية للاستاذ أحد صبرى م

وقسد تحررت الثقافة العربية في سرعة عجيبة من اخطاء الدعوة الفرعونية وسقطت كلمات طه حسين الذي حمل لواء هذه الدعوة حين قال : ان الفرعونية متأصلة في نفوس المصريين ، ولا يطلب منها أن تتخلى عن فرعونيتها ثم كذبته الأحداث والوقائع حين قال : مصر أن تدخل وحدة عربية » .

هذا وتميل احدث النظريات واتواها الى انالفراعنة موجة من موجات الجزيرة العربية التى هاجرت وانه توجد روابط سلالية بين العسرب والفراعنة ترجع الى مايربو من خمسة آلاف سنة مضت . يقول سليمحسن لتد دلت البحوث الأثرية الحديثة على قيام بعض هجرات نزحت من شبه جزيرة بلاد العرب وحطت رحالها في اماكن مختلفة في بلاد الشرق الأوسط وتدل الآثار على أن أول هجرة كانت قد وقدت على وادى النيل حوالي ٢٥٠٠ ق م فحط أهلها رحالهم في أرض الكتانة واختلطوا بالشعب المصرى وكونوا شعبا واحدا يجرى في عروقه الدم السامي والدم المالي معا .

ويتول الله والواقع أن لدينا آثاراً باتية حتى يومذا هـذا تدل على أن مصر كانت متصلة ببلاد العرب الجنوبية وكانت تنجر معها بواسطة البحر الاحمر وذلك منذ عهد الملك (اكورع) احد ملوك الاسرة الخامسة المصرية ( ٢٥٠٠) ق.م .

#### القوميات

في القومية انها قدمت الى المسلمين من الخارج من اوربا ،اول من نادى بها نابليون في مصر في محاولة لابعاد مصر والشسام عن الدولة العثمانية واشعار العسرب بأنهم مختلفون عن الاتراك وجاء محمسد على وابراهيم رافعين نفس الشعار ثم تسلم الدعوة بعد ذلك الشباب العربي المسيحي ابتغلاء تقويض الخلافة تحت شعارات ماكره وكان المسداريس التشيرية اكبر الاثر .

« القومية » تيار غربى ظهر في القرن الماضي في اوربا في ظل تحديات مختلفة واجهت الغرب من خلال مراحل النهضة والتطور والحضارة

والاستعمار ، خروجا من قبود السكيسة وسلطان نفوذ أمراء الاقطاع ، وظلمة مبدأ الدولة وظهور مفهوم الأمة وغي محاولات للترابط بين الأجسزاء في محاولة قوميتين هما القومية الإيطالية والمقومية الجرمانية .

وقد قامت القومية الغربية على مناهيم حددتها ثلث الطروف والتحديات، وفي العالى العربي ، عندما سقطت الوحدة العثمانية العربية، برزت الدعوة الى « العروبة » ، وحاولت أن تستكثف مناهيمها المستهدة من أوضاعها وتحدياتها الخاصة ، غير أن الاستعمار حاول أن يستفيد من الدعوة وأن يوجهها لخدمة أهدانه ، وأن يحتويها ، أو يحرف مناهيمها ويفرض عليها مناهيمه الغربية رغبة في أخراجها عن المضيون الأصيل المستهد من جوهر قيم الأمة الغربية ومناهيمها وتراثها ،

وكانت المحاولة الأولى التي حاولها النفوة الاستعماري هي أن تكون الآلام المستعماري هي أن تكون الآلام الآلام الآلام الآلام الآلام الآلام الآلام الآلام الآلام القومية السورية والمربة والقومية السورية وحاول أن يجعل هذه الالليميات فلسفة فأثار الفرعونية والاشورية والبابلية والفينيقية والبربرية ، وحاول عن طرق آخر أن يحظم كُل وحدة أكبر ، فأثار الحسلاف بين المسلمين والمسيحيين ، وبين البانة والشيعة ، وبين الدروز والموارئة ، وبين العرب والبربر وبين العرب والاكراد وهكذا .

قلبا غشلت كل هذه المحاولة ، ويهز بقهوم الوحدة العربية جامعا قويا في مواجهة النفوذ الأجنبي ، عمدت حركة التغريب الى تقريغ هيذا المفهوم من قينه ومدوماته قطهرت الدعوة الني ( قولية منفصلة عن التراث والمثالة ) بحجة أن هذا اللوات وهذه النقاعة اسلامية المسلمة المسلمة الدعوة الى قومية علمانية ، غير أن هيذه الدعوى وأن استمرت النها لم تحقق أي فجام ، قلك الن الأبه العربية المستملع أن تنقصل في حركتها العثرية والاجتماعية عن قيمها الأسانية .

وان الاسلام الذي هو منطلق مزاجها النفسى والعقطى ليس دينا بمقهوم الدين الذي عارضاته القوميات الأوربية وأسكنه دين وثنافة وحضارة ومنهج حياة وأن الكبر عوامل القوميات وهي اللفت والتاريخ

لاتستطيع في النقافة للعربية أن ينفضسل عن مقهوم الاسلام الأوسع لا كمصدر أساسي للفكر ومنهج للمجتمع مد

وقد اعترف كتاب الغرب بهذم الجهيقة ولم يجدوا منرا من تسجيلها عقول ولفرد كانتول سميث أنه لم تقم حركة وطنية في العسلام العوبي الا وكانت الروح الاسلامية اساسها ، وأن تاريخ الشرق الحديث يدل على أن القومية المحردة ليست القاعدة الملائمة للنهوض والبناء ، وما لم يكن المثل الاعلى اسلاميا على وجه من الوجوه لن تثمر الوحدة .

وقال هابلتون حب نان العديب متسكون بلغتهم وادبهم ومعندون ببجد لاسلام ، كما اكث كثيرون « أن العرب لايفكرون بابدال مرفهم بالحروف اللاتينية ، أو أن يتفحوا عن لعّدة القرآن التي تربطهم بالعدام الاسلامي كافة » « وأن الروح الاسلامية ستبقى تسود بلادهم وتتقدم أبدا بلا كال ولن يطرأ عليها أي ضعف أو وهن » .

وقد تأكد أن الصلة بين الفكر الاسلامي وحركة المقاومة الوطنية توية ثابتة ، وأن كل ثورات المقاومة للاستعمار نشأت من أحضال المساجد ، وأن ثورة ١٩١٩ عي مصر بمأت عي سياحة الازهر الذي كان مستوها ووقودها، وأن الذين حملوا لواءالتحرر الاجتماعي نفسه كانوا من المفكرين الاسلاميين .

وقد كشفت ثورة الجرائر عن مدى أهمية هـ ذا اللون من النضال وعمقه في سبيل تحرير ارض السلمين ومقاومة أي غزو أجنبي .

ويقرر كثير من المراقبين المنصفين أن أزمة القومية العربيسة أنما تمثل في ذلك الجفاء المصطلع بينها وبين الغكر الاسلامي ، وقد حمل مضل الدعاة لواء قومية علمانية على الطواز الأوربي وفق معهوم الدعوة الطورانية وما حمل لواءه الاتحاديون في تركيا ، وهو ما لا يجسد في الأمة العربيسة تقبلا ولا تقديرا .

ويهتول الأستاذ جبريلي في كتابه (اليقظة العربية) في هذا المعنى: كان الأسلام ثورة عظيمة في تاريخ العرب فهنه استعد العرب قوة وهو الذي حفظ لهم لغتهم والعرب لا يستطيعون فهم قرائهم القديم الذي هي جزء من هاضرهم الا اذا فهموا الاسلام ، والمسكرون القوميون مرون ان الاسلام بعد العرب بخصائص خلاقة » ...

ولقد حاول السكتيرون التصدي لدى العلاقة بين الدين والتومية ، فالعلاقة بين الاسلام والعروبة لاالقومية في الثقافة العربية والفكر الاسلامي هو مفهوم حضارى جامع ، يقوم على اساس تعاقد روحى واجتماعي عميق ، دون أن يحمل معه أى معنى من معانى الاستعلاء بالجنس ، أو العداء للأجناس الأخرى ، بل على العكس من ذلك يؤمن بالانفتاح والالتقاء مع القوميات الأخرى ، التي يجمها معها وحدة فكر وأصول ثابتة ، لا سبيل التوميات الأخرى ، التي يجمها معها وحدة فكر وأصول ثابتة ، لا سبيل الي تجاهلها أو نكرانها ، ومن هنا فقد عجزت كل المحاولات في أن تجعل العربية .

ومع أن الآسلام ليس دينا محسب ، حتى يقول دعاة النظرية الغربية بأنه لايشترك في مقومات العروبة ، فأن النظرة السريعة الى القوميات الأوربية تكشف عن أنها لم تنفصل عن دينها ، فالبروتستانية جزء لايتجزا من القوميات الهولندية والانكيزية ، بينها الأرثوتكسية جزء أصلى من القوميات الهونانية والإنكيزية والاسلام كان ولا يزال جرزءا أساسيا من القوميات التركية والإيرانية والانكانية والعربية والباكستانية

ولا مجال للعروبة كدعوة تومية (علمانية القومية) من غير العرب الذين تعلموا في معاهد الارساليات والتبشير ) اما الذين عرفوا اصالة المتقافة العربية فقد ربطوا بين العروبة والثقافة العربية المستمدة من الفكر الاسلامي وهنساك عشرات منهم لهم كتاباتهم وقصائدهم التي تؤمن بأرضية الاسلام الحضاري والثقافي للوحدة العربية ، بل أن البعض فرضد وصل الى حد القول بأنه ليس من العسروبة التنكر للاسلام ، أو التفتيش عربي بغير دين العرب .

ويقطة الفكر العربى تؤمن بأنها لا تستورد المفاهيم ولكنها تصنعها من واقتع امتنا ووجودنا بل أنهب التؤمن بأكثر من ذلك ، وهو النظر بعين

المراجعة والحذر الى كل مايصلنا من تفسيرات خشية أن يكون مسدرها محاولة التغريب والغزو الفكرى لصهرنا في ثقافة الاستعمار ومفاهيمه .

#### المسانية

يتوم الذهب المادى على اساس المحسوس وعده ، منكرا ماسواه من علم الغيب ( المتانيزيقا ) انكارا تاما ، وتقوم النظرية المسافية على اعتبار الكون موجودا بنفسه ، وقديما وغير منتسه ، (وهو ما ينغلف حقائق الأديان المنزلة ) والمذهب المادى ليس علما مخالصا ولسكنه لحلسفة تقوم على الافتراض ، ذلك لأنها تتصل بالجانب غير المحسوس ، وهسو جانب يتحاشاه العلم لأن انابيته لايستطيع أن تضعه في مجال التجربة ، وون هنا غان التعارض بين المذهب المادى والواقع ليس خلافا بين الدين والعلم ولسكنه خلاف بين الدين والفلسفة .

وحين تغترض الفلسفة المسادية انكار وجود الله والانبيساء والبعث والبعث والبحنة والنار وغيرها انها تخطف مع العلم الذي قد حدد عمله في دائرة المحسوسات ولم يدخل في الفسلاف مع الاديان ، ومن هنسا فان النظرية المادية لا تجد سندا لها من علم أو تجربة ، أو برهان أو قياس ، ولسكنها تحدد نظرية قديمة عرفها الاغريق القدماء ،

اما العلماء غانهم بعد ان تحطمت الذرة تهدد أصبحوا يقررون أن هناك وراء هذا المكون المادى المحسوس عالما آخر ، ويقردون أن هناك حقيقة كامنة وراء المظاهر ، وأن المكون ليس حقيقة غى ذاته وليس هو المظهر الوحيد للتعبير عن الحقيقة وأن هذه المفاهيم كلها قدد وصلت الى القول بأن ليس من شك فى أن قوة مدبرة مفكرة هى التى أبدعت المكون ، وقال أرنست رارز فورد ، أن نظرية المادة قد هدمت وأن الذي هدمها هو ماثبت من أن الذرة تتكون من الكترونات (كهارب) تدور حول ( بروتونات ) على نظام يحاكى النظام الشمسى ، وأن المادة لم تعد ثابتة المدد أصبحت تتحول الى طاقة والطاقة تتحول الى مادة .

ويقول الدكور محمد خليل عبد الخالق: ان الأساس الذى قامت عليه المذاهب العلمية في القرن ١٩ قد انهار واصبح العلماء الآن يتكلمون

عن الكون وعن الانسبان وعن الحياة ، والآن يكشف العلم عن ميسادين جديدة تبدّ عن الآرواح واصل المادة وغاية الوجود ، ان مدهب دارون مرض وليس حقيقة وهو قابل النقض .

وعندنا أن الخطأ هيو في التوسع في اطلاق لفظ العلم على آراء الفلاسفة وغروض علماء الطبيعة ومن الحق أن يتال أن نظرية داروين قد استفلات استفلالا بشعا لتدمير قيم الأديان ومفساهيم الروحيدة ، واثارة الشبهات حول حقيقة وجؤد الله والوحل والمغوة وغيرها ، وكان الهدف من لستفلال المنظرية اشاعة روح الالجاد والابلحية والتأثير في مفساهيم الأخلاق والاجتماع .

وقد استغل هؤلاء الفلاسفة نظرية التطور وآخر وها الى مجال هذه العلوم فى محاولة القول بأنه لا يوجد شىء ثابت وان كل شىء يستحيل ويتطور ويتحول من حال الى حال ، وأن من ذلك للدين والأخلاق ، وهي نظرية خطيرة تعزى للى دعوة المصهونينة المتدهسة إلى تدمير القيم والخضارات فى طريقها الى المنيطرة النظالية ،

ويقف الفكر الاسلامى من المادية موقها والطبطة فهو يقرر أن الاستان مركب من بدن ونفس وجسم وروح ، وأن البدن من عالم المادة لانه يهتاز بالخصياص المعروفة للأجبام أما النفس أو الزوح فانها من عالم آخر يختلف فى خصائصه عن المادة ، والاسلام فى جوهره تسائى يقر بوجود الله ووجود المالم وبوجود الدنيا والآخرة ، والروح والجسد ، والنفس والبدن، وهو يدعو الى الاقبال على الدنيا وتنمية الحضارات وبناء الأعمال المادية ولكنه يجعل هدفها انسانيا ولا يجعل مفهومها المادى هو كل غايتها.

وقد ذهب غلاة المادية التي القول بأن المادة هي كل شيء ، وهي اصل العقل والشيعور ، آمنوا بأن المادة لاتنقسم ، وهو ماسيوه الجوهر الفرد، غير أن مفاهيم العلم تطورت وقلبت مفاهيمهم وحطمت نظريتهم حيث اثبت العلماء أن الذرة قابلة للتجزئة ، وأن المادة تصبح طاقة ، والطاقية تصبح مادة ، وأصبحت المادة والطاقة مظهرين لشيء واخد .

وكذلك واجهت نظرية المادية التاريخية والمادية والجدلية نقدا يشكك

وقد كان التحدي امام فلاسفة المادية جميعا هو نظرتهم الى الدين والسكليسة وما يتصل بها من واقع وتاريخ ، ومن هنا جاء هجومهم على الدين كل اما بالنسية للاسلام فأن الموقف يختلف تهاما ، ويكفى ان الاسلام هو منشىء المذهب العلمي التجربيي الحديث .

## يريد اللاين م

الماسونية جيعية سرية النامها اليهود القضاء على كل القوى الناهضة الهم وفي وقد منها الاساسى الذي يقوم الهم وفي وقد منها الاساسى الذي يقوم الملم الماس اعادة بنساء هيكل سليبان ومن هنسا سبيت الماسونية باسم المنيائين الأحرار) وتسد خييت هذه الفاية على المخدوعين الذين دخلوا اليها خانين انها دعوة الى الحرية وانصاف المطلوبين ، وقد شاهت دعواها اليها خانيم الإسلامي مع مخططات الاستعمار الآخرى كالتبشير وغيره ، ولم يكتوبها الإسلامي مع مخططات الاستعمار الأخرى كالتبشير وغيره ، ولم يكتوبها العرب أمرها الا بهد سقوط السلطان عبد الحيد الذي كان يهول وعملت الى السيطرة عليها واحتوائها وتوجيهها الى غاياتها الاسامية في وعملت الى السيطرة عليها واحتوائها وتوجيهها الى غاياتها الاسامية في استفاط عبد الجهيد المفيي وقف عثرة ضد مطامع اليهود في فلسطين عوكانت استفاط عبد المهونية على اوسع نطاق كساحقت هدف الاستمار بايجاد هدف المهونية على اوسع نطاق كساحقت هدف الاستمار بايجاد مذابح دموية للعرب بواسطة الاتصاديين حتى لا تلتثم وحدة المنصرين المامين الى وقت طويل ،

وقد كتسنت الدراسات التي قام بها السكثيرون مدى اخطار الماسونية التي استطاعت أن تقضى على كثير من الحكومات واللوك والحكام السذين هاغظوا على مقومات بلادهم وحالوا دون نفاذ اليهود غيها ، وكان غي مقدمة الذين كشنوا هذه المخططات السيد رشسيد رضا في مصر والأب لويس شيخو في الشام ، ثم كان لظهور وثائق مؤتمر بازل الذي عقده هرتزل وحضره ثلاثمائة من الحاضات الم وكدا الرابطة الوثيقة بين الماسونية

وبين الصنهيونية كأداة سرية لها ، فقد جمعت هدة البروتوكولات كلم ماعرف عن الماسونية من مخططات واعمال ولذلك فقد عمدت الصهيونيسة الى تكذيب هذه البروتوكولات وانهامها بأنها من اعمال خصومها ، بل لقد قام بعض العرب بمسايرتهم في ذلك ، ولكن النظرة الصحيحة تكشف عن أن الماسونية جهاز من أجهزة الصهيونية الطامعة في السيطرة علي العالم واقامة أبراطورية تكون القدس عاصمتها واعلاة بناء هيكل سليمان والسيطرة على العالم كله وورائة الاستعمار الغربي .

#### الهدامة: المتداهب الهدامة

تعددت المداهب الهداية والمدعوانة الهداية ، وقد حاول الاستعبار الغراء العرب والمسلمين بها وكان الصهيونية دور عبر في حباية هيئة المؤسسات ورعايتها ومن أبرز هذه المدعوات : الى الالمساد والمؤسسات ورعايتها ومن أبرز هذه الدعوات : الى الالمساد والكور الأديان والوحى والجسراء والمؤر الآخر ، وقد كانت البهائيسة من أبرز هذه الدعوات التي ثبت الغيرا انها نتاج صهيوني تحمل وسائل العمل له ، وكذلك الجمعيات السرية المنافونية التى العكر المائنونية التى العكر الهائنونية التى المعرب على المقالية المنافية والتي كان لها دورها في استقاط السلطان عبد الحميد على المقالية المنافقة في فلسطين، أثر موقفة المشولية أن المتوعبة المدعولة والعرب و وقد كشف البساحثون عن اخطار تنهر المبيطرة على المسلمين و العرب و وقد كشف البساحثون عن اخطار دعوة الروحية المديئة وما و اعما من خانيات صهيونية ومادية .

ومن الدعوات الهدامة تلك الدعدوات التى تحمل لواء العدروبة المنفصلة عن جذور الفكر الاسلامي ، وكذلك الدعوات التى تحمل لواء الاقليمية الضيقة ، أو العنصرية ، أو محاولة جعل الوحدة العربية دعوة عدوانية منعزلة عن العالم الاسلامي ، منفصلة عن جرانها من الترك والفرس والهنود .

وقد جاءت هذه النظرات من تقليد خاطىء لنظرية القومية الغربية التي قامت على اساس القضاء على نفوذ الكنيسة واعلاء العنصر

والجنس والدم مع العدوان والخصومة للاجتاس الآخرى على النحو الذي عرفته النزعات النازية والصهيونية .

ولقد كان الفكر الاسلامي قادرا على نبذ هدة الدعوات الهدامة ودمغها بالخطأ ، ومعارضة الذاتية العربية الاسلامية والمزاج النفسي والاحساس العربي لهذه الدعوات التي تتعارض مع جدود هذه الأمة التي القامت فكرها على اساس التوجيد والعدل اوالجرية ذات الضوابط البناءة للمحتمع والفرد .

## الوثنيــــــة

تطلق كلمة الوثنيسة على مختلف العقب الد للتي لاتفوه الله سبحانه بالتوحيد من تعدد وتنسب الوثنية إلى الوثن أي عبادة الأحجار والاصتام، وقد وصف اليونان القدماء ( الأغريق ) بالوثنية ، كما وصف بهدا أهل الجزيرة العربية على اختلاف في المدى والفهم ، فقد كاتت وثنية العرب سلاجة تقليدية بينما كانت الوثنية الاغريقية تقوم على السفة عريضة ؟ لها غلاسفة أمثال اغلاطون وارسطو وشعراء امثال استطيوس وسوغو كليس، والعقائد الوثنية متعددة منها تأليه الطبيعة ( أو جزء من أجزائها كالشمس أو التمر أو بعض أنواع الحيوان ) أو تأليب البشر ( غرد أو اسرة أو جماعة ) وذلك كعبادة الملوك والأسر الحاكمة عند بعض الأمم التديية كالمريين القدماء أو الحديثة كاليابان والهنود ، وكعبادة الأنبياء والأبطال والقديسين والأولياء ، ولذلك مقد حرص الأسلام على عدم اسباغ اي نوع من أنواع التكريم المبالغ ميسة للأبطال أو المسالحين حتى لا يتحول مع الزمن ألى مثل هـــذا! النوع من المبادة ، وكان الاغريق يتولون بتعــدد الآلهة ، نكان كل اله يمثل توة طبيعية خاصة يديرها ويتولى أمرها ، ومن ذلك : زيوس : اله الرعسد والبرق وهو كبير الآلهسة وديمتر اله الأرض والخصوبة ، وأمروديت الهدة الجمال وأبولو آله الشمس ، ونيتون اله المحر وهكذا . ولا يغرق اليونان بين طبيعة الآلهة وطبيعة البشر ، اذ يحوز عليها مايجوز على البشر من بغض وحقد وقسوة وشره وطمع وجبن وحب للانتقام . وكانت الهنهم لا ترى بأسا من اغتصاب روجات الالهـة الأخرى وتتصف بالأخلاق الشريرة .

عن المقائد الموقنية الأعطاد المالوهية المحضل الكائنات الخفية وعبادتها كالملائكة والمجن والأرواح والأرواح واللية جزء من الاسمان كالعثل، وهناك المقائد السلبية والالحادية القائمة على انكار الله ووجوده، وانكار الحياة الآخرة .

ويقول الدكتور معمد البهى ان الوثنية التى يحارثها الاسلام ليست هى وثلية الغرب التى كاتت قائمة على تقديس الاصنام وبعض السكواكب محسب ، بل هى وثنية الانسان على العبوم وهى تقديس الشخص دون رعاية للمبدد أو المسال ، وعنده إن الانسان دائما مى حاجة الى معونة الدين مى مكامحة الوثنية .

وقد هاجم الاسعلام الولنيسة والعاجم تعدد الالهة ودعا الى عبادة اله واحد لا يعرف الشخصه ولا تحد حقيظته الأنه عوق الطبيعة وغوق ما بهسا من اشخاص

وهناك اجماع على أن الوثنية وتعدد المعبود متلازمان ، كما الوالوثنية وتشخيص المعبود متلازمان

وتختلف الوثنية العربية عن الوثنية الاغربية في انها لم تكن وثنية تأبة بذاتها الم وأنها كانت الحرافا عن دين التوحيد الذي دعا اليه «ابراهيم» فقد اعتنق معظم العرب دين ابراهيم ولكنهم مع تقدم الزين ومع تعربهم في الأنطار كانوا يخطون معهم بعض حجارة اللكعبة يتركون بها تم حولوا هذه الأحجار الى أصنام وأوثان الهون هنا أختفي التوحيد وبرزت عبادة التماثيل والأصنام وقدمت لها القرابين الهن وثنية العرب عبادة النحوم وقد عجزت المسيحة بها فيها من تقاليد وما يتصل بها من عقيدة التثليث ودعوى صلب المسيح أن تحتذب انتباه العرب الها التثليث فقد التثليث ودعوى صلب المسيح أن تحتذب انتباه العرب الها التثليث فقد عبدون الها مثلث القراعنة القيدماء الهود الوابونان الومران وكان الفرس يعسدون الها مثلث الأعانيم مثل الهنود هو (او رمزا ومترات واهرمان) ويقول (راون) في كتابه خرافات التوراة (Biblemyths) أن تصور الملاص يواسطة تقديم أحد الآلهة نبيحة فسداء عن الخطيئة تسديمة المهد جدا عند الهنود الوثنيون ويعنقد الهنود الوثنيون بالخطيئة الأصلية المهد جدا عند الهنود الوثنيون ويعنقد الهنود الوثنيون بالخطيئة الأصلية المهد جدا عند الهنود الوثنيون ويعنقد الهنود الوثنيون بالخطيئة الأصلية المهد جدا عند الهنود الوثنيون ويعنقد الهنود الوثنيون بالخطيئة الأصلية المنه المهد جدا عند الهنود الوثنيون ويعنقد الهنود الوثنيون بالخطيئة الأصلية المهد جدا عند الهنود الوثنيون بالخطيئة الأصلية المهد

ويتول رتشارد من كتابه ( خرافات المصريين الوثنيين ) أنه لاتخلو كافسة الابحاث الدينية المساخوذة من مصادر شرقيسة من ذكر أحد انواع التثليث أو اللاهوت الثلاثي وكان الهند يعبدون ( ني مورتي ) أي الاتانيم الشلائة ( الرب والمخلص وسيفا ) والصينيون يعبدون بودًا ويسمونه ( فو ) ويتولون أنه ذو ثلاثة اتانيم والمصريون القدما يعبدون ( أيريس ، وورس ) .

المنطقة على المسيحية من الفلسفة (الأغريقية، وهكذا يبدو تقارب واضح بين الوثنية والأغريقية والمسيحية الغربية (وهي غير المسيحية السيحاء المنزلة) والفرعونية ، مع تشابه واضح في كثير من الطقوس والنظريات، ويقف الاسلام وهذه متميزا عن هذه الأديان جميعا بطابع التوحيد الجذري الأساسي، وقد صور القرآن الكريم هذا اللعني في قوله تعالى: «ماكان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عبادا لى من دون الله ولكن كوثوا رباتيين » ومن هنا تأتى معارضة الاسلام للوثنية والشرك وللتحريف في سبيل القضاء على الوثنية .

#### توحيد الأديان

ترتفع بين آن وآخر صيحة تدعو الى توجيد الأديان ، أو على الأقل الى توجيد الاسلام والمسيحية ، في عام ١٨٨٣ كان القس اسحق اتيلور مقوم بالدعاية لتوجيد الاسلام والنصرانية على أساس قاعدة التوجيد المؤجودة في الاسلام والموجودة عند المكتيسة الاقجيلية وقد اتصل عن طريق صديق فارسى هو (فيرزابكو) بالاستاذ بحدد عبده وهو في مفاه في دهشق ، وقد تجدد هذا الموقف مرات ومرات وكان هناك فن يدعى خريستفو جياره الذي كان يحمل لواء هذه الدعوة في مصر وقد هاجمه مسلمين ينكرون لاهوت المسيح الذي هو أساس دينهم والذي تتركز فيه مسلمين ينكرون لاهوت المسيح الذي هو أساس دينهم والذي تتركز فيه كل عقائدهم ، كما أنه أراد أن يجعل المسلمين مسيحيين يعترفون بصدة الانجيل الأمر الذي اذا سلم به المسلمون لوجب الا يقبلوا كتابا آخر غير الاتجيل وأن يعترفوا بلاهوت المسيح ، كمنا أنه أراد أن يجعل اليهسود الاتجيل وأن يعترفوا بلاهوت المسيح ، كمنا أنه أراد أن يجعل اليهسود الاتجيل وأن يعترفوا بلاهوت المسيح ، كمنا أنه أراد أن يجعل اليهسود الاتجيل وأن يعترفوا بلاهوت المسيح ، كمنا أنه أراد أن يجعل المسلمون لوجب الالمنائم المسيحيين لائه طلب اليهم أن يعترفوا بأن المسيح قديد جاء الى العسائم مسيحيين لائه طلب اليهم أن يعترفوا بأن المسيح قديد جاء الى العسائم مسيحيين لائه طلب اليهم أن يعترفوا بأن المسيح قديد جاء الى العسائم مسيحيين لائه طلب اليهم أن يعترفوا بأن المسيع قديد جاء الى العسائم مسيحيين لائه طلب اليهم أن يعترفوا بأن المسيع قديد جاء الى العسائم

ولو اعترف اليهود بمجىء المسيح لهجروا طقوسهم اليهودية وعاداتها وصارواً مسيحيين ، لأن المسيح هو محور تبوءاتهم ، ومعنى هذا استحالة هذا التوجيد بين الاديان .

وهنساك محاولة اخرى موضع الشك والربية هى محاولة البهائية التى تتظهاهر بتوحيد الأديان وتهدف الى هدم الأديان لتحل محلها الدين البهائى .

ومعنى هذا عبر المحاولات المختلفة أن من ورائها هدما سياسيا استعماريا أو صهيونيا من أهداف تلك الدعوات العاملة على تقويض المجتمعات الانسانية لم وليس في مفهوم الاسلام نفسه توحيد الاديان وانما في مناومة الالحاد والاباحة وكشف الاعتقاد بوحدة الله والمثناء الاسانية على المختر والاخاء .

#### فرقسة النمسيرية

سال الشيخ شهاب الدين أحمد بن محمد بن مرسى الشافعى شيخ الاسلام ابن تيمية رحمهما الله عن النصيرية القائلين باستحلال الخمر وتناسخ الأرواح وقدم العالم وانكار البعث والنشور والجنة والنار في غير الحياة الدنيا وبأن الصلوات الخمس عبارة عن ذكر خمسة اسماء في على وفاطمة وحسن وحسين ومحسن ) وأن الصيام عبارة عن اسسماء ثلاثين رجلا وأمرأة يعدونهم في كتبهم وبأن الههم على بن أبي طالب فهو عندهم الأمام في الأرض والأمام في المسماء في كلنت الحكية في ظهور اللاهوت بهدفا الناسوت على رايهم وأن يؤنبس خلقيه وعبيده ليعلمهم كيف بعرفونة ويعبدونة .

يقولون : محمد هو الاسم وعلى هو المعنى ويوصلون العدد على هدف الترتيب في كل زمان الى وقتئدا فمن حقيقة الخطاب في الدين عندهم أن عليا هو الرب وأن محمدا هدو الحجاب وأن سلمان الفسارسي هو البساب ،

ويتولون أن الليس الأبالسة هو عمر بن الخطاب رضى الله عنه ويليه عن رتبة الأبليسية أبو بكر رضى الله عنه ثم عثمان ،

الملعونة اكفر من اليهود والنصارى والمشركين وان قتالهم أوجب من قتال هؤلاء وأنهم فرع من اليهود والنصارى والمشركين وان قتالهم أوجب من قتال هؤلاء وأنهم فرع من القرامطه والمجوسية الملعونة لايختلفون ألا فى الاسم مقط وهم ينتسبون الى أبى شعيب محمد بن نصير . وكذلك ذكر شسيخ الاسلام فى كثير من كتبه أن الاسماعيلية على مثل نحلة النصيرية والقرامطة يقولون بالتاسخ وتأليه على ومن بعده من أئمتهم . والاسماعيلية اليوم كثير مى الهنسد وزعيمهم المدعو أغا خان وكذلك الدرزية الذين يسكنون جبسل المدروز من أرض الشام وهم الذين يؤلهون الحاكم العبيدى وكل ذلك من كيول الدولة الملحدة الملعونة العبيدية التىقامت بالمغرب ثم كان من قضاء كيول الدولة الملحدة الملعونة العبيدية التىقامت بالمغرب ثم كان من قضاء الله أن تمكنت مصر وغيرها من البلاد الاسلامية وأعلنت غيها الكفر والزندقة وسب الصحابة ( ذكر ذلك أبن تغرى بردى فى النجوم الزاهرة وابن كثير وسب الصحابة ( ذكر ذلك أبن تغرى بردى فى النجوم الزاهرة وابن كثير أب بكر الباقلاني كتاب ( كشف الأسرار وهتك الأستار ) وذكر عنهم الحافظ بن كثير وغيره أنهم قوم يظهرون الرفض ويبطنون الكفر المحض .

# الباب السادس التساديخ

محاكم التفتيش
الحشف
ما قبل الاسلام
معركة سانت بارتلمي
مكتبة الاسكندرية
مصر للمصريين

اخوان الصفا الاسرائيليسات الاغريق واليونان البطسولة تفسير التساريخ الحمسلة الفرنسية الخلافسة فتنسة ١٨٦٠ aliana kanggala sa pada ang kangana ang Minaka pada pada kanggala sa naka ang kanggala

ليس الاهتمام بنشر رسائل اخوان الصفا واعادة اصدارها عيبا في ذاتِهِ ما اسديت للقارىء الحقيقية كاملة ، ودون أن تشوه هذه الحقيقية باضفاء صفات غير صادقة على هذه الجماعة الغامضة التي عجز اصحابها أن يبرزوا أسماءهم أو يكشفوا عن انفسهم أو يقتول في صبيفوف العلماء أو المسلحين أو المسلاسقة أو حتى دعاة المهداهي من المسال البن الراوندي والحلاج والسهروردي وغيرهم مولكي يترأ القساريء وسائل اخوان الصفا عليه أن يعرف من كتبها أولا غاذا وثق به وعلم أنه من أهل العلم الخالص البعيد عن الضلال أو الانحراف كان له أن يقرأ ماكتب مان لم يتحقق له هذه الثقة عطيه أن يقرأ على حذر على ضوء ماعرف من أمر الكاتت وأهوائه ، والأجماع بين الذين قدموا لأخوان الصفا منذ كشف أحمد زكى باشا عن هذه الرسائل الى اليوم ، وقسد تناولها السكثيرون بالبحث كالدكتور طه حسين وجبور عبد النور وعبر الدسوقي ودور النشر اللبنانية ، أتول أن الإجماع منعقد على أن أخوان الصفا جماعة مشبوهة ليست من العلماء ولكنها من دعاة الباطنية والمجوسية والزندقية الحاتدة على الاسلام واللفة العربية والدولة الاسلامية ولهم مسلات واضحة وأكيدة بالحركات الريبة التي كانت تعمل على تقويض المجتمع الأسلامي ، وقد أضفى هؤلاء الدعاة للجماعة السرية على هدفهم السياسي طابعا علميا وغلسفيا ، بيد أن هــذا الطابع لم يخف حقيقتهم ولم يحل دون بروز متاصدهم منخلال عرضهم للنظريات المختلفة التي تكشف عن معارضة أكيدة لمضامين الاسلام وقيمه الأساسية وفي مقيدمتها « التوحيد » : لب لباب الاسلام وفكره وقرآنه ودعوته .

وتؤكد مختلف المصادر التاريخية أن « اخوان الصفا » تكونت على هيئة جماعة سرية ( ٣٣٣ – ٣٧٣ ه ) في البصرة لبث آرائهم بواسطة رسائل علمية ولها صلة أكيدة بالباطنية والاسماعيلية ، ويمكن القول جملة أن المنهج الفكرى الذي قدمه اخوان الصفا في رسالتهم الجامعة ورسائلهم

الاثنين والخمسين يكثمف عن مجاهاة اصيلة للاسسلام وتلفيق كامل لسكل الفلسفات الوثنية بمختلف انواعها وفنونها : من افلاطونية حديثة الى فيثاغورية المنظريات افلاطون وارسطو والهوطين وفيثاغورس والمجوسية والمزدكية والمانوية والزرادشتيا خميعًا خطونة في سلك واحد في محاولة لخلطها بمفاهيم غامضة من الشريعة الاسلامية تلتقي بها مع عقائد الباطنية.

وقد وصفهم ( ابو حيان التوخيدي ) في كتابه الامتاع والمؤانسة النهم المسابة » وضعت منهجا زعموا انهم قربوا به الطريق الى الفور برضوان الله » وانهم قالوا دان الشريعة قد دنست بالجهالات واختلطت بالضلالات ولا سبيل الى غسلها وتطهيرها الا بالفاسغة لانها حاوية للحكم الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية وزعبوا انه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة الاسلامية فقد حصل الحكمال » .

وقد وجهت الى مضامين هذه الرسائل نقدات صريحة تكشف عن مخالنتها الجوهرية لقيم الفكر الاسلامي ووصفت بأنها تكشف عن اغراق نى الخيال واعتماد على الانكار اليونانية من غير فحص ولا انتفاد لمتومات ، وبحث في كل علم من غير اشباع واتناع ، وأبرز مايكشف عن شعوبيتهم ومحاولتهم لهدم المقومات الإساسية للإسلام فكرة أنهميؤمنون بكل الأدبان والمذاهب ، واذا أرادوا تأييد رأيهم وبث دعوتهم تمثلوا أنساء الله الرسلين ( موسى وعيسى ومحمد ) واضافوا اليهم اليزدان وغاريجون وارسطو والملاطون ، وهم يخلطون الأديان بالقلسقات في محاولة لبنساء مِدُهِبَ يُلغَى الأديانِ ويعيد الوحدة - الي المسلم والنصراني والجوسي واليهودي والأملاطوني والمسائي والفيثاغورش - على حد تعبير الدكتور جبور عبد النور ب ويجمع النين درسوا رسائلهم أن غايتهم هي الناطنية وأنهم من الفرق الضالة الغالية التي تعمل دائما على الاحتماء كذبا بأهل البيت ؛ وأن أكبر مصدر لادانتهم اصلوبهم الرمزي وأخمَساء أسحائهم ، والتحرز من ذكر الأعلام الذين يصدرون عن آرائهم وفكرهم تحفظا من أن يكشنف مذهبهم أو هواهم السياسي كوفي كتساباتهم اشسارات غامضة يستشفعه منها ميلا خفها الى المجوسية المصدلة بالوثئية الاغريقية ، وهم برون أن عليا هو الى طبقة الأنبياء أقرب ويفرقون بيئه وبين الصحابة ويعاولون وصفه بالتفوق على الخلفاء الراشدين ، كما اتسمت هذه

الرسائل بالنقية على الدهلة الاسلاجية والسعى الى تحطيمها وتبرز على كتاباتهم مفساهيم الباطنيسة والاسجاعيليسة والفيثاغورثية والأغلاطونيسة والمجوسية ، وتخلط بين آوائهم على غير وغاق ، وعلى تصوصهم فقرات كثيرة ولسكنها معوهة تشير الى الوثنية ، والوثنية اغريقية وبالملية واشورية وهم حين يوازنون بين الأديان السماوية والارضية يفضلون الآخيرة ويسرفون في تحيد مغاهيمها ،

ولهم آراء مي السكواكب تخالف معهوم الاسلام عهم يعتقدون انهسا السبب المساشر عي التكون الطبيعي وظهور المسادة ، وسبب مايصيب الأجسام غوق سطح الأرض عن علل وامراض وقد لأعظ التوحيسدي أنهم ينكرون البعث بالأجساد ( ج٣ ص٧٨ و ج٤ ص٤٠ ) وينسرون الجنسة والنسار خلافا لمسا تواتر عند السلمين وينكرون الشياطين على الصورة التى يفهمها معظم المسلمين ويفسرون السكفر والعدداب تفسيرا باطنيسا على عنه المعالم على كثير من الآراء الخيالية وبعضها معتنق من اليونان وبعضها وليد الأذهان وبعضها تراث السكهان كأسرار الاعسداد والمتنجيم والقسال والرجل ، والسحر والعزائم والإيمسان بطوالع النجوم وتأثيرها ، وموسيقى الإلملاك وتعملتها والحانها ، ويشمل كذلك عتيسدة الوحى والامام المستور والعقية ? وميها أعداد النفوس والمقول لدولة جديدة وهى نى مجموعها شرائع من الحكسة والعيانة والشعودة والسكهانة والسياسة ، تقوم على أساس الفلسفة اليوتانية الطبيعية الالهية وقسد كانت هذه الرسائل محاولة لوعم نظام جديد يحل محل الشريعة الإسلامية التي يعتقد الحوان الصفا اتها اصبحت عتيته لا تؤدي رسالتها واسد اخفقت محاولة اخوان الصفا وفشلت ، علم تنجح في اقلمة نظام علمي لو تنشىء مجتمعا يقوم على اساسها التها خالفت جوهر الاسلام ومعدت عن المراج العربى الاسلامي وملامح الذاتية التي أقامها الفكر الاسلامي في الأجة اللتي نشرت بين اهلها والكدت أن كل محاولة لدمج الفكر الاسلامي القائم على التوحيد بأي علستنا وثنية ، كاليوثانية أو الهندية أو الجوسية مانه عمل لا يحقق شيئًا ، أله لا يمكن أن يتحقق الذوبان والانصهار مطلقها بين الفكر الإسلامي القائم على التوحيد ومختلف هذه الدياتات والمذاهب والفلسفات القائمة لسلسا على الونتية والتعدد والالحاد والانكار ، وقد غشلت هذه المحاولة كما فشلت كل المجاولات التي سبيتها والتي تلتها في خلط الاسلام بغيره أو أضافة اجزاء منسة الى مذاهب وفاسفات أخرى ، وكشف الاسلام في هفره اللقاءات عن ذاتية واضحة سريحة قادرة مستحيلة على الانصهار أو الذوبان في غيرها محتفظة بطابعها وفاتيتها وجوهرها وجزاجها حتى في أشد الفترات ضعفا وتخلفا .

وجملة القول أن محاولة أخوان الصفا والباطنية في خلط الاسلام بأهرمين والبرذان وافلاطون وأرسطو وغازيمون على أو خلط الفكر الاسلامي بالهيات اليونان أو كتب الطبيعة والسكواكب أمر غير متحقق مجوهر الاسلام مستحيل على الانصفار أو الخلط .

#### الاسرائيلسات

من اخطر التحديات التي وإجهت الاسلام والفكر الاسلام والثقافة المربية ظاهرة « الاسرائيليات » وهي اضافات خطيرة ونظريات مستجدة من نصوص قديمة » وثنية ومجوسية من خارج مفهوم الاسلام وذائيت المختلفة عن الأديان والفلسفات » تسربت مع الزمن وقصد الى اطافتها خصوم الاسلام واعدائه رغبة في عزله عن جوهره الاصيل وقد شكلت مع الزمن قشرة صلبة أو حاجزا خطيرا عازلا عن مفهوم الاسلام في ساطته ووضوحه ويسره وايجازه » واضافت تفاصيل كثيرة باطلة وتوسعات عديدة تتعارض اساسا مع مفهوم الاسلام القائم على التوحيد » والمتصل الواضح الصريح للفيب والايمان بقواعد القرآن ونهجه ومنطقه في مواجهة يختلف المريح للفيب والايمان بقواعد القرآن ونهجه ومنطقه في مواجهة يختلف التضايا والأمور السابقة وغير المنظورة وخاصة ما يتعلق بعالم الفيب النظورة المائم المحدوس » وقبها يتعلق بالعالم الآخر والتاريخ القسديم السابق على الاسلام وتاريخ القسديم والمجتمعات وأجدائها »

وقد لضيف الى الاسرائيليات مع تطور الفكر الاسلامى اضافات أخرى تسربت من الفلسفات اليونانية والهندية والميانات الفارسية وغيرها مما كون حصيلة ضخمة استعملها الشعوبيون واعداء الاسلام والعرب فى التديم سلاحا لتحويل الأنظار عن مفهوم الاسلام وجوهره واخراجه عن مضاطينه واتاحة الفرصة لمفاهيم الوثنية والثنائية والتثليث لفروه .

وقد وأجه المفكرون المسلمون هده الدخائل الاسرائيلية الباطنية وللهوسهية وغيرها وغنيه وكشيفوا عنها ، وغير مقدمة من تولى ذلك الجلحظ ( الهيان والتبيين ) القيباضي بن العربي ( الهعواصم من القواصم ) وابن الجودي ل تلبيس ابليس ) كا واجه هذه القضايا ابن حزم والغزالي وابن خلافين وعرضوا الآراء الباطنية والمجوسية والمزدكية والمتويةوغيرهم ويطلق علماء المسلمين كلمة أسرائيليات على جميع المهائد غير الاسلامية ، ولا سيما تلك المعائد والاساطير التي دسها اليهود والنصاري في مناهيم الإبرائي ، وفي بعدية هذه الاسرائيليات تلك الإضافات للنصوص النابنة والمتبيرات للآيات القرآبية والتوسع في اوصاف الملائكة والجنة والنار والحشي ويوم التبلية وتصويرها تصويرا حسيا .

وقد أفرد أبن خلدون في مقدمته فصلين لدرابية هــذا الموضوع ، وأدرك أهمية هذا النوع من التنبؤ في تاريخ الاسلام ، وكان في متسدمة من نعى عليه وشهر يبطلانه .

وهذم التنبؤات هي التي أضساعتها الاسرائيليات مما يتعلق بالمهدى المنتظر أو رجعة المسيح أو ظهور المسيح الدجال كوكل هذه الأمور وغيرها مما لا سند لها من الترآن أو الحديث الصحيح .

وقد بدأ تكون هذه الحصيلة عندما حاول المنسرون المسلمون سؤال أحبار اليهود عما يوجد في كتبهم من اشارات الي عضي المسائل التي أوردها القرآن ثم نقلوا ما كانوا يسمعونه على أنه استرشاد أو توضيع ثم لم يلبث أن تحول الى مايشبه القضايا المسلم بها .

وقى عصر الضعف ومرحلة التخلف وغترة التجبيع ظهرت كتب كثيرة لم يكتبها علماء محققون، جمعت احاديث منحولة وأكاذيب ومغتريات مدسوسة على الدين ، وفي مقدمة هدده المؤلفات بدائع الزهدور والعرائس في القصص والأخبار .

وقد ارتفعت الاصوات بالدعوة الى غربلة هذه السكتب حرصا على مقاومة الفطر الذى تثقته على جمهور العوام وانصاف التعلمين .

وكان أدائرة المعسارف الاسلامية وللمستشرقين اهتمالم بالغ بأمتسال

كتب الإلكتار وولايب بل عليه وعبد الله بن سلم وهم الذين التنفاعوا الاسر التيليات في صدر الاهنلام ، وكان علماء الشطبين يسلونهم بوصطهم من الاسر التيليات في صدر الاهنلام ، وكان علماء الشطبين يسلونهم بوصطهم من الالبياء والأسم التعديدة المولم يكن لهذا الا من باب التعرف الى الشنهات والتكور من الوقوع عبها ، فيها ، في ال بعض الأرواة بجنع بثل هذه الآراء امثال المندى والكسلى والتكسلى والتعلين والمكلون والثليري وسنجلوها في مؤلف الهم ، خالصفت بنفسير العزال المكريم ، وشك عفارض المنكرون المسلمون هذا الاتجاه وشجبوك وفي متدمتهم المتلامة ابن لخلدون ، غير أن دائرة المفارع الاسلامية وتعابها وبياء بولدزيه وهو من خضوم الاسلام تدامت عن كف الاحبار وزملائه وجاء جولدزيه وهو من خضوم الاسلام تدامتها عن كف الاحبار وزملائه المناد

وقد شرب الى بعض كتب التفسير كثير من الاسترائبليات فشوهته من في الاسترائبليات فشوهته من الاستاطير على كتب السلامل والمفارى فالتبس فيها الحق بالباطل والواقع بالفراقات لا المن المناس فيها الحق بالباطل والواقع بالفراقات لا المناس فيها الحق بالباطل والواقع بالفراقات لا المناسبة المناسب

يقول الإيهام احبد بن حنبل: ثلاثة لا اصل الهامة المتعسر والحالاحم. والمفاوى إي انها ليست لها لسانيد صحيحة متصلة -

وقد ثبت في كتب ثقات المؤرخين أن كعب الأحبار ووهب بن منسه وزياد بن ابيّه كاتوا من المثامرين على الأسلام من طريق بن متون الروايات الاسرائيلية التي شواهت بخمال معانى القرآن الكريم في كتب التفسير أنه ومثل ذلك تفسير الرعد والبرق والجسد الذي التي على كرسي سليمان وما جاء في عصا موسى ويقال أن كعب الأخبار ووهب بن منته دخلا الى الاسلام ظاهرا ليكدوا إله كيوا ، وقبد نقل كثيرا منه ابن حرير الطبري ونقده ابن كثير ،

# الأغتريق واليونان

كلمات متعددة تمثل طقسيا مكريا معينا وتوحى الهن منهاخ اثقافى له طابعه ومفاهيمه ويتكلمف عن عالم له هيمه ومقوماته وهي الاغريق واليونان ومنها اشتق أسم المذهب الفكرى « الهلينية » التى هى بوثابة النمط الثقافي الذي يقطلي عن اللك اللونانينة أو العناس اللغة والفكر البولائي والعزام

المثل اليونانية العليا م وترجع اهمية الدراسات المتصلة بالاغريق واليونان والهلينية الى ارتباط الحضارة الغربية الحديثة بالجذور اليونانية والاغربية والعبارها من مصادرها الأساسية ، فقد سقطت اليونان تحت حكم الرومان على موقد تبنى الرومان حضارة اليونان حتى سقطت الدولة الرومانية في القرن الرابع المسيحي ، ودخلت أوربا في فيرة القرون الوسطى المظلمة التي كانت كذلك بالنسبة لأوربا وحدها ، حيث ظهرت أضواء الاسلام في القرن السادس المسيحي ، ولم تلبث أن عمت المعالم كله ووصلت الى أوربا واستقرت في الانظمى وجنوبي فرنسا وايطاليا ، وكانت هي الشرارة التي واستقرت في الانظمى وجنوبي فرنسا وايطاليا ، وكانت هي الشرارة التي المقدن الحضارة التي حاولت أن تنفي اعتنامها مؤثرات المكر الاسلامي في نفس الوقت الذي ارتبطت فيه بالاغريتية القديمة واعتبرتها مع المسيحية الواقدة من الشرق بيد مع أن تحولت الى طابع غربي واطال الحضارة الغربية مصدرا لها م

وقد ركز الفكر الغربى على التراث الاغريتي وابتعثه مجددا ،واعتبره مصدرا اساسيا له ، ومن هنا فقد عنى المتصلون بالفكر الغربى عنايةكبرى بالآثار اللاتينية والاغريقية والهلينية واحتضنوا نظرية لم تتساكد تاريخيا ولا علميا بأن للاغريق واللاتينية اثرا كبيرا في الفكر الاسلامي ، وهي نظرية طالما رددها المشرون والمستشرقون ودعاة التغريب في محاولة لخلق تصور عربي اسلامي بأن القيم الاسلامية لها ركائر من الفكر الهليني .

ومن الحق أن يقال أن الفكر الاسلامي قد تكاملت قيمه ومقوماته في حياة الرسول ومع آخر آية من آيات القرن الكريم وأنه لم تجر أضافة أي شيء اليه من بعد والى اليوم ، وأن كان هذا الفكر بطابعه في الانفتاح على الثقافات المختلفة قد أخد وأعطى ورفض في مجال المساهج والأساليب واستطاع أن يهضم كثيرا ماوجده في ثقافات وفلسفات الأمم المختلفة بعد أن ساغه وصهره في بوتقته ، شأنه بالنسبة للفكر الهليئي وشأنه النسبة للفلر الهليئي وشأنه النسبة للفلر الهليئي وشأنه النسبة للفلر الهليئي وشأنه النسبة للفلر الهليئي وشأنه النسبة والهندية والمسيحية وغيرها .

أما موقف الفكر الاسلامى من الفلسفات اليونانية والتراث اليونانى فقد كان واضحا ، أذا ترجم العلماء المسلمون الفلسفات العلمية والطبيعية وعلوم الفلك والحساب والطب وغيرها وأعرضوا عن الآداب والشعر ،

ولنا ترجيت الفلسفة الالهية وهي علم الاصنام عند الاقريق والونبيسات وقف منها المفكرون المختلفون موقفا صريعا في المعارضة والرفض ، وكان شائهم في كل ما نقلوه أمرين أولهما أنهم أداروه في أظار التوحيد والنبوة ورفضوا الثنائيات وعبادة الالهة والاصنام والوثنيات جميعا وثانيهما أنهم أساغوه وصهروه في بوتقتهم ، وأحالوه التي جوهر فكرهم دون أن تغيير شيئا من قيمهم أو مفاهيمهم .

ولكن الغزو الفكرى وحراكة التغريب حاولت محاولات ضخبة أن تفرض على النوق المعربي الإسلامي والمزاج العربي الاسلامي تصورات اغريقية ويوفائية لها طوابعها الخاصة المستمدة بن بيئاتها . وقد فشطت هذه الحاولية في أن تغير من جوهر المقيم الأساسية للفكر الاسلامي القائمة أساسا على اللوحيد ، ذلك أن الفلسة اليونائية الاغريقية قد تتلاقي بع الفكر العربي الحديث وبع المسيحية وبع اليهودية والتوراة ، وبع الفرعونية والمجوبية الفارسية بحكم قاسم مشترك عظم بينها ، يكاد يوجد عنصر اللقاء والتقارب والتشابه وخاصة في مجال الاساطير حتى بين نظرية ايزيس وأوثوريس وجورس وبين نظرية البتليث ، يقول العلامة توينبي أن شخصيتي ايزيس وسيبيل تظهران في المسيحية مرة اخرى في تجلي السيدة بريم في شخصية أم الآله الكبرى ، كما تشاهد تقاطيع اله الشمس في الصورة ذات الطابع الحربي الذي يبدو فيها المسيح في بعض الأحيان ،

ويمكن القول بأن المثل الاعلى في الاسلام بختلف اختلافا جذريا عن المثل الأعلى اليونائي الذي ارتبط الى حدد كبر بالفلسفات الفرعونية والمسيحية ، وابرز هذا الخلاف يتمثل في التوحيد الاسلامي ( لا الله الا الله واحدا احدا هو رب كل شيء ) والانسان سيد الكون قحت حكمه وارادته ، بينما في المفهوم الاغريقي يوجد عشرات الآلهة ، التي تتصارع وتنقساتل وحيث يبدو الانسان هو سيد المعالم وحيث يعد جماله الحسدي ويؤلهه وحيث يصارع الانسان الآلهة وينتضج عليها وحيث تفعل الآلهة الشر ، يقول انبس فريحه « أن الهتكم لا تتغيز عن البشر الا يقونها والا بخلودها وعدم غنائها مع الزمن وهي فيها عدا ذلك كهامة النساس تماما تحدد وتغار ، في اليوثان السلطات بين هذه الآلهة ، ووجهوا عنايتهم الى تمجيد ودراسة الجسم الانساني فأعطوا الآلهة شكله ومثلوها به ، ويرتكز المثل

الأعلى اليوناني على إن الانسان هو مقياس كل شيء في هذا العالم » .

ويعتقد اليونان أن نصيبهم أوفى بن نصيب غيرهم بن حيث جمال الأجسام ومن هنا نشأ طابع الحضارة الاغريقية والققافة اللهلينية وهو تمجيد وتأليه الجمال الجسمى ، ويصف أنيس غريجة هذه الآلهة بأنها تمرح وتمارح على جبال أولمبوس وتتصرف تصرف البشر ، فقد كانوا يدبون ويكرهون ويقتلون ويسرقون ويخطفون نساء بعضهم بعضا ، وبعبارة أخرى كانت آلهاة اليونان أناسا ولكنهم جبابرة دوو بأس يتصفون بكل ماهو جميل وبكل ماهو بشع دميم ، كانوا أناسا يقتدى بفضائلهم ويهزا بردائلهم، ولذلك لم يشعر اليوناني أمام ربه أنه عبد ذليل بحاجة الى الرحمة والشفقة، بل ظل سيد نفسه متيقن أنه سيد الأرض وأن الحياة نهبه له ولهبتريت ولم ير في الكون قوة تسحقه » .

وهذه العبارات من كاتب معجب بحضارة الأغريق وباسلوب مهدب كثيراً في تصوير مدى هذه العسلاقة بين الآلهسة والبشر لتكشف عن فهم مختلف كل الاختالف وبعيد كل البعد ، عن مفهوم السلمين والعرب في علاقتهم بالله تباركوتعالى هذا الخلاف الجذري بين الفكر اللاتيني والفكر الاسلامي ينسحب ويمتد منهذه النقطة الى كل القيم والمفاهيم الاجتماعية والسياسية والدينية ويشكلخلافا واضحا بين مفهوم الاسلام ومفهوم الفكر الهليني، ومن هذا فانه من العسير على الدعاة الى افراغ الفكر الأسلامي أو الأدب العربي في قوالب الفكر الغربي أو الفلسفة الهلينية أن يحققوا شيئا، وهذا العسر الذي يواجه دعاة التغريب اليوم ، انها هو صدي للموتف الذي وقفه المفكرون السلمون من الفكر الهليني عندما ترجم الى اللغية العربية في القرن الرابع الهجري واحدث سجالا عنيفا وصراعا ضخها لا في محاولة الفلاسفة السلمين ؛ الكندي والفارابي وابن سينا لتأصيله أو لاسلامه ، وهي المحاولة التي حاولها الفلاسيقة الشيلاتة لصهر الفلسفة اليونانية عي بوتقة الفكر الاسلامي واطار التوحيد ، وقد كانت محاولة جد فاشلة فقد استصفى الفكر الاسلامي من ذلك التراث القديم ما وأفق مقوماته ورد الباقى وجاء الأعلام العمالقة : ابن حزم وابن تيمية والغزالي فكشنفوا عن مناهج الفكر الاسلامي القادرة على أن تؤدى ماحاول الفلاسفة التماسه من الفكر الهليني وانتهت دورة ضخمة من دورات الفكر الاسلامي

الى التماس مفاهيم الاسلام والتحرر من الآثار اللى حاول أن يفرضها الفكر البونانى الوثنى ، وقد رفض الفكر الاسلامى مبدأ التبعية للفلسفات اليونانية والفارسية والهندية وعدل انحراف المعتزلة وآهل الكلام كما عدل مذاهب الفلاسفة المتصوفة الذين ادخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها صلة بالفكر الهلينى .

وبالجملة فقد ظل كفاح المفكرين المسلمين مستمرا اكثر من ثلاثة قرون في سبيل تحرير الفكر الاسلامي بين هيمنة الفلسفة الهلينية والهندية والفارسية القديمة .

وبالجملة غقد رفضت العقلية الاسلامية الفلسفة اليونانية الالهية ، أما في مجال الطبيعات والعلوم الرياضية فقد صححت اخطاءها وحولتها الى منهج أصيل مستمد من جوهر القرآن ومفهوم الاسلام للعلم كما حررت علم النجوم من النظرة الغيبية ، كما صححت أضخم النظريات اليونانية في مجال العلم كاقليدس والطب .

ولعل ابرز ماقاومه الفكر الاسلامى من الهلينية هو نظرة الالحياد والثنائية والوثنية والاباحة ، وهى المظاهر التى ورئها الفكر الغربى والحضارة الغربية ، والتى يحاول دعادة التغريب غرضها من جديد على الفكر الاسلامى والمجتمع الاسلامى باعادة ابتعاث المسرحيات اليونانية والابب الاغريقي على النحو الذي جرى عليه طه حسين وتلاميذ التشير والتغريب بحسباته سلاحا يراد به القضاء على جوهر الفكر الاسلامي ومفهومه الأساسي ( التوحيد ) .

والتول الحق في هذا المجال انه ليس من شأن الفكر الاسلامي وهو غكر له اصالته وتاريخه وحضارته أن يلتمس متاييس الفكر الغربي او الاغريقي في تعليل الكون أو غهم الجياة ، ذلك أن الملسئة اليونانية ومفاهيم الوثنية انها تتنافى مع التوحيد والغوة وتعارضها على خط مستقيم ، وتحمل طابع السخرية بالدين والوحي وأبرز مفاهيم اليونان التفرقاة بين السادة والعبيد في المجتمع : واستخدام الرقيق ليقوم بالعمل بينما ينعم السادة بشار الجهود وهو المفهوم الذي قامت عليه الحضارة الغربية وتوسعت من بعد من خلال الفردية والحنس الأبيض ومفهوم النخبة والصفوة .

#### البط\_ولة

البطولة قيمة من قيم الفكر والمجتمعات الانسانية ولكنها كمختلف القيم الاساسية لها في كل فكر ومجتمع مفهوم ، فللغرب مفهومة للبطولة السخى يختلف عن مفهوم الاسكام والفكر الاسلامي وفي الغرب الميوم مفهوما للبطولة : مفهوم الفركية ومفهوم الجماعية او مفهوم الديمقراطية ومفهوم الماركسية . تمالفهوم الأول يستمد اسسه من تقدير الفرد واعلائه وتخليده على النحو الذي يذهب به الى اعلى درجات التقدير ، ومنها اتامة التماثيل وتأليف الكتب والاحتفالات السنوية بمناسبات المولد والوفاة، وهذا المفهوم يؤمن بأن البطل يصنع التاريخ ويعبر عن روح العصر ، وليس شرة الأحوال الاجتماعية او المادية وان كل عصر يظفر بالبطل الجدير به ، ومن ثم فان الرجل العظيم يوجد في ابان الحاجة اليه كما يرى هيجل ويرى كارليل أن الرجل العظيم يوجد في ابان الحاجة اليه كما يرى هيجل ويرى كارليل أن التاريخ العام في اعتقاده هو تاريخ من ظهر في الدنيا ، والبطل عنده القادة والأثبة وهم المبدعون لكل ماوفق اليه اهل الدنيا ، والبطل عنده التعادة والأثبة وهم المبدعون لكل ماوفق اليه اهل الدنيا ، والبطل عنده

وهناك للنظوية الاجتماعية على البطولة وترى أن الرجل العظيم قبل أن يصنع المجتمع عان المجتمع هو الذي يكونه ويصنعه ، وأن البيئة تصنع العظيم قبل أن يعيد العظيم صنعها ، وأن الرجل العظيم نتيجه المؤثرات طويلة متشابكة قد عملت على أيجاد الشعب الذي نبغ عيه .

ويقف الفكر الاسلامي جامعا بين المفهومين رابطا في دقة ويسر بين الأمرين فالبطل يأتي نتيجة لحاجة المجتمع ثم هو يصنع التاريخ والمجتمع .

والبطولة في الاسلام تتمثل في النبي محمد صلى الله عليه وسلم فهو قد أخرجته الجزيرة العربية وغيرها من الظلمات الخرجته الجزيرة العربية وغيرها من الظلمات الى النور وغير العالم كله، غير قيمها وغير مفاهيم القيم كما كان يفهمها الناس قبل الاسلام وجاء برسالة تحمل مفهوما جديدا للبطولة، فقد كانت البطولة العربية قبل الاسلام بطولة الكرم والشجاعة والنجدة، فاحتفظ لها بهذه القيم وغير مفاهيمها حيث كان الكرم من أجل الفخر ، والشجاعة والنجدة من أجل الماهاة فوجه هدف الكرم والشجاعة والنجدة جميعا الى التماس مرضاة الله ، ونقاها من زيف الفخر والمباهاة ، ومن هنسا فان تكريم الأبطال على الله ، ونقاها من زيف الفخر والمباهاة ، ومن هنسا فان تكريم الأبطال على

الاسلام يختلف عن تكريمهم في الأجم-المختلفة ، وهو تكريم للبطولة لا للبطل والعمل لا للفرد ، ولا يحمل ضروب الوثنية أو التجسيم أو إعلاء البطل عن أنسائيته أو الفخر ، وقد آمن السلمون بأن البطولة للفكرة لا للفرد ، فعزل عمر بن الخطاب خالد من قيادة الجيش في أوج البطولة وهو من لم ينهزم في معركة ، وقال كلمته التي تمثل مفهوم البطولة في الاسلام ينهزم في معركة ، وقال كلمته التي تمثل مفهوم البطولة في الاسلام في معركة ، وقال كلمته التي تمثل مفهوا أن الله هو الصائع » .

وهكذًا كرم الاسلام العمل ولم يكرم الفرد لذاتة ، بينما كرمت الأمم الآخرى ألآفراد لذاتهم وغالوا مى تكريمهم وبالغوا مى ذلك حتى بلغوا به دُرجة التقديس ، وكذلك معل اليونان والفراعنة غاضاتوا الى الناسطييعة الآلهة وحنطوهم ليظلوا ماثلين الوف السنين واتخذوا التساثيل استبقاء اوجودهم الحسوس ، أما في الفكر الاسلامي فلا يخلد البطل لحمه ودمه، أو صناعته من الأحجار والجرانيت وانما يخلد ذكره وعمله . وكذلك مهم المسلمون أن البطولة ليست مي الفرد ولكن مي عمله 4 ماذا اختار الرسول الرفيق الأعلى غملي الرسسالة أن تبقى وتستمر ، وكدالك فهم السلمون الأمور المن كان يعبد محمدا مان محمدا قد مات ومن كان يعبد الله مان الله حي لا يموت » والبطولة ليست على خالد ولسكن عني عمل خالد 4 ماذا عزل خالد على العمل يجب أن يستمر ، وكذلك اتصل الأمر يتقدير البطولة في الاسلام في مفهوم الامام والقائد والحاكم فهو بالموالاة مادام على الحق مَاذًا انحرف ملا طاعة له على الناس ، ولا يكرم الرجل أو يعظم الا من ذلال عمله الصالح ، ومن هنا حارب الاسلام الخضوع للامراء والأغيباء لحرد غناهم ، وعد هذا نوعا من الشرك ، ودعا الى تكريم الفضائل والتيم ني ذاتها أينما كانت ، ومن هنا غلب العنصر المعنوى الحالد على العنصر المادي الفاني ، وقد اتصل هذا بيفهوم القصة في الأدب العسربي ، فهي الى المحقيقة أقرب منها الى الأساطير في الأدب اليوناني ، والاسلام ايكرم العمل ، ويجعل الكلمة مكان الطقوس والاستعراضات ، فعن طريق الكلمة الحق والعمل الإبجهابي تحققت البطولة التي تتمثل في تحسرير البشر من الوثنية والظلم ، ومُتِح آمَاقُ اكتشافُ السكون والرحسلة واحْتراقُ الدلدان والقارات في البحر والبر ٤ وتحققت في ميادين العلم والفكر وفي آغاق النفس ، وتتجلى البطولة في مفهوم الاسلام في أن المسأل وسبلة وليس

غاية ، وان تقدير الانسان انما يقوم بعمله لا بندسه ولا شخصه ولا مظهره، وهكذا تمثلت البطولة الاسلامية مى القيم المالدة كالايمسان بالله والايمان بللجزاء والمنتولية واقلمة العدل والمساواة وحمساية الفسيعيف وهجريره والمروءة والمشرف والوغاء والسكرم والنجدة والشجاعة ، وقد ظلت البطولة مى تاريخ المسلمين والى اليوم تستمد مفهومها من هذا المعنى الأصبيل مى الاسلام ، كما تمثل هذا المعنى في القرآن السكريم الذي عرض شخصيات الانبياء والقادة في هذا الفوء واعتمد بطولتهم من خلال هذا المفهوم ، وما زال السلمون يرون في شخصية رسول الله « المثل الأعلى للبطولة » على الفتو الدي الرسول .

عَالْبِطِلُ الْمُسلم يلتمس بعمله الله ، ولا ينسب انفسه شبيبًا من الفخر .

وقصة « صاحب النقب » معروفة ، هذا البطل الذي حقق المسلمين بعد اكثر من شهرين اقتحام سور دمشق وقد عجزوا عنه ، وكان مما أولاه بالفخر بأنه بعد اكثر من ستين فارسا تقدموا ورجعوا أمام السهام ، ماكان أولاه بأن يعلن اسمه ولكنه اصر على التخفى فلما اضطره القائد الىالاعلان عن نفسه تقدم بعد أن اخذ عليه العهد أن لا يسأله احد عن اسمه فيكان عمل البطل المحارب الذي يقدم نفسه الموت في كل لحظة موجها الى الله الا يقصد به كسب مغنم مادى ، أو شهرة شخصية ، ومن هنا فقد كانوا يستقبلون الموت في غبطة وكانوا يضيقون به أذا ماتأخر عنهم ، والبطولة الأسلامية كانت دوما مسئولية وليست غنما ، عمر بن الخطاب كان لا يعطى المله الا أقل عطاء ويعاقبهم أذا خالفوا عقابا مضاعفا ، وعمر بن عبدالعزيز ترك كل ثورته وماله والتمس الخشونة ، والبطولة الاسلامية كانت عفوا عند القدرة ، فقد سمح صلاح الدين لأهل القدس من الصليبيين أن يخرجوا ثرواتهم وأموالهم وغنائمهم ، ورفض أن يفعل بهم وهو المنتصر ما فعالوا بالمسلمين يوم السقيلائهم على القدس من قبل أذ قتلؤا . لا الما من المسلمين وم المستيلائهم على القدس من قبل أذ قتلؤا . لا الما من المسلمين بوم المستيلائهم على القدس من قبل أذ قتلؤا . لا الما من المسلمين بالمسلمين يوم المستيلائهم على القدس من قبل أذ قتلؤا . لا الما من المسلمين بيا المسلمين بعوم المستيلائهم على القدس من قبل أذ قتلؤا . لا الما من المسلمين بوم المستيلائهم على القدس من قبل أذ قتلؤا . لا الما من المسلمين بوم المسلم المسلمين بوم المسلم المسلم

ولا شك أن هذه المناهيم للبطولة تختلف اختلافا واضحا عن منهوم البطولة الغربي الذي يقوم على أسس أخرى ، قبطولة نابليون أو الاسكندر أو غيرهم تختلف اختلافا جوهريا في دوافعها وغاياتها عن بطولة خالد وسعد بن أبى وقاص وعمر بن الخطاب .

ومع تقدير المسلمين المثل الأعلى البطولة في شخصية المرسول فانهم لم يتخلسفوا يوم موليكفه أو يوم وفاته عيدا يحتفلون به أو مناسبة لاقالهة المهرجاتات ولمسكنهم ايمانا بمفهوم البطولة القائم على العيل لأ هلى ذالت البطل جعلوا يوم الهجرة : اعظم حدث في التاريخ هو مناسبة كريم بطولة الرسول .

ومن هنا من شبابنا الذي يجاول أن يلتمس مفهوم البطولة من الفكر الغربي لن يصل الى مفهوم الشخصية الاسلامية ولا الى المعنى الاسبالامي وسوف لا تجد الذات العربية أو المزاج العربي الذي مستعبه وكونته قيم اساسية لها مفاهيمها وجوهرها المختلف .

#### تفسير التساريخ

هناك عدد من مذاهب تفسير التاريخ بعضها يعتبد على العوامل التاريخية أو الجغرافية أو الأجناس وكل تفسير من هذه التفاسير يعلى قيمة معينة ويجعلها أساسا ومصدرا ويخفض من العوامل والتهم الأخرى، وأشهر هذه المداهب : التفسير المادى للتاريخ الذي يعتبر أن تاريخ البحث عن الطعام ، والذي يرى أنه لا توجد قيم أصيلة الباسها الدين أو الأخلاق أو التقاليد ، وعيب هذا المذهب أنه يتجاهل أساسها الدين أو الأخلاق أو التقاليد ، وعيب هذا المذهب أنه يتجاهل جانب المعنويات الحقيقية والقرى الذاتية للشعوب ، أما تفسير الأجناس غيرد كل العوامل إلى الدماء والرسوس (الإعراق) وتفاعلها ، وللعالمة ولفرد كانتول سميث نظرة جديرة بالاعتبار في التفريق بين النظرة المادية والنظرة الإسلامية في فهم التاريخ .

وعنده أن النظرة الروحية كالمسيحية مثلا يعيش المسيحي المسيحي المسيحي المسيحية مزدوجة أو عالمين منفصلين لا يربط بينهما رباط، والمثل الأعلى عنده غير قابل للتطبيق و والواقع البشرى المطبق في واقع الارض منقطع عن المثل الأعلى المنشود ، ويسير هذان الخطان في نفست متجاورين أو متباعدين وليكن بغير اتصال والتساريخ في نظره هو نقطة ضبعف البشر وهبوطه والحرافة .

وفى منهوم الهادوكية (وهى نظرة روحية اينمسا) يقول ان المرجل الهندى لا يأبه للتاويخ ولا يعسى بوجوده لأن المتاريخ هو ماسعك البشر من أميال على عالم المادة وإمالم المحمل ، والهندى مشعول دائما بعالم الووخ ، عالم المائه المحدود لا تيمة له عنده ولا عالم المناء المحدود لا تيمة له عنده ولا فن والمتاريخ بالنستابة له شيء ساقط من الحساب .

اما في المذاهب المامية كالماركسية مثلا ، فهو الايمان بحتمية التاريخ بمعنى أن كل خطوة تؤدي الى الخطوة التالية بطريقة حتمية ، ولكن لايؤمن الا بهذا المعالم المحسوس ا بل لا يؤمن في هذا المعالم الا بالذهب الماركسي وهذه العالم شيء عداه باطل ، والماركسي يتبع عجلة التاريخ ولكن لايوجهها .

إما في المكر الاسلامي ميزي « ولفرد كالتول سيوث » ( وهو صيادق في هذا الراي ) : أن المسلم يحس بالتساريخ احساسا جادا ، انه يؤمن بان الله قد وضعنظاما عمليا واقعيا ، يسير البشر في الأرض على مقتضاه عملولون دائما أن يمسوغوا واقع الأرض في اطاره ، ومن ثم فهو يعيش كل عمل فردي أو جماعي وكل شعور فردي أو جماعي بيقدار قربه أو بعده من واقع الأرض لأنه قابل للتحقيق .

They was a second thereof

والتهايخ في نظر المسلم هو سجل المحاولة البشرية الدائمة لتحقيق ملكوت الله في الأرض ومن ثم فكل عمل وكل شعور فرهنا كان أو جماعيا أفي أهبية بالغة ، لأن الحاضرنتيجة الماضي، والمستقبل متوقف على الحاضر، فلم فالمفهوم الاسلامي واضح الايجابية ، فبينما غير المسلم يضحي بنفيمه لانه لا يريد أن تبر عجلة التاريخ الخاطئة وهو حي وسلمح لها بالمرور ، فهو يقف في اطريقها حتى تدوسه وتقتله ، ويكون ذلك أغلى قربان يتقدم به الى الله ، فأن المسلم حين وضحي بنفسه ، ففي حسه أن هنساك نظساما الهيا يراد أن يطبق في واقع الأرض ، وفي حسه وهدو يضحى أنه يدفع عجلة هذا النظام خطوة إلى الأمام » . أ. هـ

ومن الحق أن يقال أن الفكر الاسلامي له تفسير للتاريخ بختلف عن التفسير الغربي الملدى والشرقي الروحي على السواء . وأن التفسير المفربي لا يصلح لفهم التاريخ الاسلامي =

فالتاريخ الاسلامي لا يمكن فهمسه أو تدفيره الا على ضوع المنظرة الاسلامية للعديلة الانسانية ، وكل تفسير يقوم على غير هذا الاسانين من الخطأ العلمي لا يجوز أن يرتكبه باحث جلد أو مؤرخ يبتغي وجه الحق وحده مر ولذلك غان كل مؤرخ عربي يفسر المتاريخ الاسلامي وفق متهاجسه الغربي يقع في الخطأ الذي يتمثل في ظاهرة واحدة فرهده المظاهرة هي وحدة المنساهج الاسلامية والفكر الاسلامي في مختلف فروعه وتكاملها . ميثها يؤمن الفكر الغربي بتجزئة هذه المفاهيم والقصل بين الله والطبيعة والعلم والقلم والذين ، (راجع الخبابي ـ الاقتلام : مارس ) .

اما روح الفكر الاسلامي وحضارته وتاريخه فتقوم اساسا على وحدة الكون وانسجام قوى الطبيعة واقسامها ٤ وذلك بحسبان ان الاسلام هو النظام الوحيد الذي يحقق هدذا الانسجام لانه يجمع بين الروح والجسد في نظام الدين ، والعسماء والأرض في نظام الكون ، ويستلكها في طريق واحد هو العربق الى الله ، وان الاسلام دوالاسلام وحده دو الدي يجمع بين العلم والدين في وحدة تامة غير متنافسة ، ومن هفا فان تطبيق منهج التجزئة الغربي يحول بين الباحث وبين الوصول الى الحقيقة ويجعل الأمور امامة مضطربة غامضة .

هذا من ناحية الفكر الغربي ، اما المفهوم المادى غيرى مايرى الدكتور تريتون في كتابه ( الاسلام في عقيدته ومبادئه ) « أذا صبح في القسول أن التغيير الحادي يلكن أن يكون صالحا في تعليل بعض الظواهر التاريخية السكوري ، وبيان اسباب قيام الدول وسقوطها ، غان هذا التفسير الحادي ينقبل غشلا ذريعا حين غيام الدول وسقوطها ، غان هذا التفسير الحادي ينقبل غشلا ذريعا حين غيام ان يعلل وحدة العرب وغلبتهم على غيرهم، وقيام كضارتهم وانساع رقعتهم ، وثبات الدامهم ، غلم يبق امام المؤرخين الا أن ينظروا في العلة الصحيحة لهذه الظاهرة المردية ، غراوا انها تقع تقع في هذا الشيء الجديد ، الا وهو الاسلام » .

ويقول ( البيان وايد غراي ) ان نظرة المسلمين التي التساريخ نظرة بناءة غهم يرون أن البشرية أذا اعتقدت تعاليم الوحى ( القرآن ) قان ارادتها حينئذ تتطابق مع ارادة الله » .

#### الحميلة الفرنسية

هناك محاولة دائبة من جانب دعاة التغيب للقول بأن الشرق الاسلامى لم يعسرف « اليقظة » قبل الحمسلة الفرنسية ، وهى دعوى باطلة بواقع الغاريخ تفسه ، وهذه الدعوى انما تستهدف القول بأن العالم الاسلامي لم يتهض الا بفضل الغرب ونفوذه ، واهم لم يستيقظوا حتى ايقظهم الفرب ، وهو خطا صريح حيث لاسند تاريخي او علمي له ، غان العالم الاسلامي والامة العربية قسد استيقظت قبل الحملة الفرنسية بأمد طويل ، هدده البيظة بدات في منتصف القرن الثامن عشر أو جوالي ، ١٧٤ م على التحديد حين انبقت صيحة الامام محمد بن عبد الوهاب في قلب الجزيرة المعربيسة بدعوة المدوية ، وما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله ،

وهذا الواقع يسبق وصول الحملة الفرنسية بأكثر من نصف قرن ، ويسبق وصنول الارساليات التبشيرية بمائة عام على الأقل ، ومن قبيل وصول الحملة الفرنسية كانت حركة العلماء في الأزهس قد وضعت اول وثيقة لحقوق الانسان حينها اخذت العهد المكتوب على الأمراء الماليك بالإ يظلموا الرعيسة ولا يفرضوا عليها أي ضرائب أو قيسود ، ماذا كان ذلك كذلك ، مان التسول باعلاء شمان الحمائي المؤلسية ليس الا من دعاوي المستعربين والمستعمرين 4 التي ملات الكتب المدرسية بفضل نفوذهم وجميع الراجع الصحيحة تجبع على أن الحملة الغرنسية لم تكن مصدر تهمسة بقدر ملكانت عامل تعويق للنهضة الاصيلة . والأمم لا تتجمَّد من خارجها، وأنما تتجسد من مصادر فكرها ومن أعماق روحها ، ويتول شكرى فيصل مَى هَذَا الصدد « ليس من تاريخ الشيعوب شيء هو اكراه على التعدن ، لأن كل تعدن بالقوة فانها معناه تبدن الأشكال دون الجواهر ، وهو تجديد يتنساول مظاهر الأسياء دون أن يغوص في حقائقها ، ويصل الى التول بأن تأثير الحملة الفرنسية كان سلبيا بالغا ، وقد ولدت العملة الفرنسية مي مصر ما ولدت المعاهسة التبشيرية من سواحل الشام وبيروت ، ولدت حفرا من المدنية التي مثلوها للنساس متقاربة مع تقاليدهم وولد الحدر قلقا كوامتد القلق والحدر بتأثير بعض التصرفات السيئة فأصبح تعصبا وكرها ، ويقسول ، هن المستحيل عقلا أن نتصدور أن الشرق العربي كان سيظل نائما ، لأن لهذا الشعب تايمخانفي الحضارة وقدما في التمدن وجذورا عربقة ، لقد نهضت الشعوب التي أقل عراقة كالصين والهند والهالان .

وعنده أنه لولا الحملة الفرنسية لاستطاع الشرق العربي أن ينهض نهضة حقيقية ، والشرق له تقبل ذاتي للحضارة ، ليس وفروضا عليه من الخارج ، ولم يعرف المسلمون الموت بل الانحطاط فقط ، وقد مرت بهم كما مرتب بغيرهم ادوار الخوول ،

ويقول ساطع الحصرى إلى الحملة الفرنسية لم يكن لها أى الديرة في النهضة المصرية ، وانتا هي مراهم وأكاذيب نشرتها المستحق والسكتيب الفرنسية حجاولة بها تدعيم مركزها الثقافي في معلم ، واقتدى بها كثير من كتاب العالم العربي ، ثم يقول : وأنا لا استغرب أبدا أن يتوهم بعض السكتاب من أبنساء غرنسا أن الحملة الفرنسية خدمت النهضة المصرية ، ولا أستغرب كذلك أن يتباهى هؤلاء بهذه الخدمة الموهوبة ، على أن أستغرب أستغرب أله شديدا كيف يظهر بين كتساب الأدب من يشارك في ذلك ( آراء واحاديث في القاريخ والاجتماع ) ،

#### ALLE OF THE PORT OF THE PROPERTY AND A PROPERTY OF THE PORT OF THE

with the state of the state of

كانت الفيلانة الاستلامية هيدنا من اخطر اهدداف الاستعبار والتسهيونية ، فقد استطاع السلطان عبد الحميد والدولة العثبانيسالة في اشيد مراجل الضبعت وهي ترمي من الدول الأوربية بالمؤلسرات عن اجل تمريقها واالقضاء على دولة الرجل المريشل في استطاع ان يحمل لواء الوهدة الاستلامية للأمم الهندية والفارسية وجميسه المسلمين عن خارج الدول العثبانية لاتامة جاجز فيخم في وجه الزجف الاستعباري الفربي ، وقيد نجمت دعوته نجلحا عن المد وحدقالمالمين الروحية والفكرية والسياسية وقسد كلد أن يحول ذلك دون مخطط الاستعبار المصدفع الى السياسية والمسهيونية المعالمة في المسلمان ، وعن اهنا كانت والمسهيونية المعالمة في المسلمان ، وعن اهنا كانت تاك الدملة الشخمة المالان عبد الحميد ورميه بانها المستحدة التي الاستعداد ، وقد جرى الباحثون وراء ذلك لاون ورميه بانها المدارة والك لاون والمدارة والك لاون ورميه بانها المدارة والكالان وراء ذلك لاون ورميه بانها المدارة والمدارة والمدارة والمدارة والكالان عرب الكالان ورمية بانها المدارة والمدارة والمدارة والمدارة والمدارة والكالان عرب المدارة والمدارة وا

تبين لحقيقة ما صاغه النفوذ الاستعارى من صور وهبية مستهدما القضاء على العملطان عبد الحميد عن طريق الجمعيات السرية الماسونية التي سيطرت في سالوثيك على جمعية الاتحاد والترقى وساقتها إلى اهدافها بعد استاظ عبد الحميد من حيث حققت اهدافها في تخليها عن طرابلس الفرس وستوطها في براثن ايطاليا ، ومن حيث تسليم فلسطين لليهود والسماح لهم بالاقامة فيها ، ومن حيث دخول الحرب العالمية الأولى في صف المانيا وايقاع الخصومة بين العرب والترك وتعليق الاتحاديين لزعماء المرب على المشائق وما جرى بعد ذلك من اقتتال العرب والترك المسلمين لحساب الدول الغربيسة التي سيطرت على الشام ( سوريا ولبنان ) وفلسطين ، ثم تسليم فلسطين للصهيونية العالمية .

ثم كاتب الخطوة الثانية في سبيل اسقاط الخلافة: (علامة الوحدة الاسلامية ودعامتها) وذلك عندما سيطر مصطفى كمال اتاتوراك على حركيا، وتابع بصورة اشد قوة وعنفا مخططات الاتحاديين والماسونية العالمية وكانت خطوته الثهائية هي اسقاط الخلافة عام ١٩٢٤ مما فك عروة الوحدة بين المسلمين واسلمهم للنفوذ الاستعماري ، ثم وقوف بريطانيا في وجه اي دعوة للخلافة ووقوف الغرب كله امام أي دعوة للجامعة الاسلامية .

وقد دعا احد الماسون من علماء الأزهر الى وضع كتاب مسخ فيسه مفهوم الخلافة ؛ وأخرج نظام الحكم في الاسلام كلية من مفهوم الاسلام ، وحاول أن يتر خطأ كبيرا مفترى هو أن الاسلام دين عبادة جريا وراعمفاهيم الاستعمار والغرب وخدمة للماسونية واعداء الاسلام .

#### فتنــــة ١٨٦٠

تحاول كتب التاريخ وبحوث القوميات وغيرها أن تذكر فتنة ١٨٦٠ على أنها مؤامرة وقعت بين المسلمين والمارون ، اضطرت الدول الأوربيسة الى التحفل لاقامة نظام خاص في لبنان ، ومن الحق أن يقال أن هذا التصور خاطيء من أساسه فلم يكن قبل بوادر النفوذ الأجنبي هناك أي خلاف من شأته أن يوقع بين عناصر الأمة ، فقد كان المسلمون يرعون مختلف الطوائف والأقليات ويتيحون لها حماية كافيسة لأداء طقوسهم ورعاية مصالحهم ، ولكن الحقيقة الأكيدة في فتنة ١٨٦٠ أنها مؤامرة دبرتها الدول

الكبرى لعزل لبنان عن الدولة العثمانية واعدادها كمنطلق لاتمام عزل المالم الأسلامي والبلاد العربية واستاط الدولة العثمانية ، وقد اكد هذا المعنى كثير من المؤرخين المنصفين فقد احتفت فرنسا بالموارنة وثبتت بريطانيا الدروز ، ووقفت كل دولة وراء واحدة من هذه القوى وأمدتها بالأسلمية وأغرتها بالطائفة الأخرى ، وإثارت بينها الخلامات التي اججت متنية ١٨٦٠ غلما وقعت الواقعة بين الموارنة والدروز ، وقتل من قتل ، تدخلت غرنسا وبريطانيا باسم وتف الذايح وارسلت بريطانيا وحدة مكونة من ١٢ الف جندي ، فسارعت فرنسا وارسلت حملة قوامها سبعة آلاف جندي ، وفرض على الدولة العثمانية اقامة نظام خاص للبنسان يمنحه الاستئتلال الذاتي تحت رئاسة حاكم مسيحي تختار الدول الأوربية ويصدق عليه السلطان ، وقد ثبت ذلك كله في تقرير السير ريتشارد وود قنصل انجلترا الى ناظر الخارجية التي نشرته الدولة الاتحليزية في الكتاب الأزرق ١٨٧٨ عال : والذي يبحث بحثا دقيقا في اسباب الفتنة التي سفكت فيها الدماء في الشرق يعلم أن الباعث الوحيد على حدوثها هو منبع السياسة الاجتبيسة التي تنتهن الفرص لايقاد نار الفتنة بين ذوى الاحتساد ولو لم يكن اولئسك المسرون يحسبون أن هذه المنتة تجر الى القتل والمطائع ، ومن هـــذا التبيل واتعبة الدروز والموارنة وواتعبة الصقالبة والبلغاريين وتسد تبين أن الاعتداء أنما كان يبتدىء من جانب النصارى ،

ولم تبلث البعثات التبشيرية ان هرعت الى بيروت واقامت معاهدها وارسالياتها في محاولة لفرض نفوذ ثقافي غربي على ابناء المارون ، وقد بدأت الارساليات الفرنسية هذا العمل ولحقت بها البعثات الأوريكية المولم تلبث بعد قليل ان أصبحت مصدرا خطيرا لتصدير صحفيين وكتاب الى مصر ومختلف انحاء العسالم العربي ، ومسا يذكر ان سركيس وصروف ونير ومكاريوس وزيدان وفرح انطون وتسيلي شميل هم الدفعة الاولى من خريجي هده المعاهد وهم الذين تصدروا الصحافة العربية في مصر ، وكانوا اصحاب الحملة العنيقة على الدولة العثمانية وعلى السلطان عبدالحميد وهم الذين مهدوا للفنوذ الاستعماري والصهيونية ولفضل العرب عن الترك وتقسيم البلاد العربية بين الصهيونية وفرنسا وانجلترا .

#### الكثنف

اطلق تعبير الاستكشاف (Explaration) على الحملات الاستعمارية والتبشيرية التي قام بها الغرب في قلب القارة الأفريقية بدعوى أنها كانت منساطق مجهولة ، وأن أمتسال ولفنجستون وصمويل بيكر وغسيرهم كانوا مكتشفين روادا بينما تؤكد الحقائق أن المؤرخين العرب قسد جاسوا خلال هذه المناطق وكتبوا عنها في مؤلفاتهم ، فقد وصل ابن بطوطة الى أعالى فهر النيجر والى نميكتو وسكوتو قبل أن يصل اليها الرواد الأوربيون ، وأول من أشار اليها وذلك بنحو ثلاثة قرون .

ويحاول الاستعباريون أن يرددوا هذه الشبهة وأن ينرضوها على كتب المدارس في البلاد المستعبرة ، مدعين أنهم اكتشفوا الهند مثلا ، بينما كانت الهند معروفة في القارة الأوربية في العصور القديمة ، وذلك قبل وصول ماركبولو ( ١٢٥٤ – ١٣٢٤ ) الذي وصل الى فارس وافغانستان وبكين والتبت ، أو فاسكو دي جاما الذي ابحر حول افريقيا عام ١٤٩٧ ومنها إلى الهند .

يضاف الى هذا ذلك الادعاء الذى ردده الاستعمار من أن (صمويل بيكر) هو الذى اكتشف منابع النيل الأبيض مع أنهذه المنابع لم تكن مجهولة في وقت ما • وكانت حقيقة تفرض أن يقال أنه أول من وصف هذه الأصقاع، أما الذين قادوه اليها فهم رجال الحملة المصرية .

والواقع أن ما وصف بأنه رحلات السكشف هدده لم تكن الاخطة الاستعمار التي مرضتها الدول الأوربية وفي مقدمتها (اسبانيا والبرتفال) بعد تحررها من النفوذ العربي الاسلامي في الأندلس في محاولة لتطويق عالم الاسلام.

وقد اشار ولفنستون مى احدى كتاباته الى هذا المعنى حين قال « ان نهاية الاكتشاف الجغرامي هيداية العمل التبشيري » مان الارسالبات التبشيرية كانت تتحرك وراء هؤلاء الرحالة ، الذين كانوا مى الأصل دعاة ومبشرين .

وليس هذا استنتاجا وانما هو نص من مصادر تاريخية مدعومة بالأسائيد حيث يقول رولاند أوليفر في كتابه: ( العامل التبشيري في شرق أفريقيا ) ما يأتي بالنص :

ولقد أعد ولفنسجتون نفسه منذ سنواته الأولى حينما كان يعمل على جمعية التبشير اللندنيسة للاطلاع بهساعل التبشير الخاصسة بأفريتيسة الاستوائيسة ، وبالعمل بين شسعوب غطرية على بلاد لم يكن قدد سكنها الأوربيون ، وفي عام ١٨٤٩ كان ولفنجستون لايزال يفكر بطبيعة الحال ، في التجارة أكثر من الاستعمار ، وبما أنه كان أولا وقبل كل شيء مبشرا مسيحيا ، فلقد اختسار كعضو في همذه الحركة التبشيرية أن يبحث عن نهر تستطيع السفن أن تمخر فيه الى داخل البلاد ، لقدد أراد ولفنجستون أن يستكشف طرقا في أفريقيا للمبشرين لا للمدنية ، كان ولفنجستون مبشرا أن يكون رحالة ولم تكن رحلته الشهورة الا تمهيدا للبعثات التبشيرية »

اما ماسكو دى جاما مقد التى من كتبا المدرسية اهتماما كبيرا وصور بصورة البطولة . بينما تكشف الحقيقة عن صورة بشعة لاعمال ماسكو دى جاما وغيره من طلائع الفتح والاستعمار وما قاموا به من ظلم وبطش، وتصف الكتب التاريخية الموثوق بها (دى جاما) بأنه من أقسى خصوم المسلمين ، ففى رحلاته الى آسيا ضرب بمدامعه الثقيلة المراكب المعزلاء التى تنقل حجاج الى مكة فأجرتها بعد أن نقل أموالهم وأمتعتهم الى اسطوله وبعد أن حظر على رجاله أنقاذ الغرقي ومنهم النساء والرجال حتى هلكوا جميعا الا عشرين طفلا بعث بهم (دى جاما) الى البرتغال حيث حملوا على اعتناق النصرانية .

هذه واحدة ما غطه دى جاما الذى تحاول أن تصوره كتب التاريخ في العالم العربي كله على أنه مكتشف عظيم بينما أن (دى جاما) لميكتشف شيئا وهو لم يصل في حياته الى كالحوتا ولم يستقبه الحاكم الهندى لأن البرتغالي (بارتلمي ديان) كان قد بلغ راس الرجاء صالح قبل فاسكو دى جاما بعشر سنين فضلا عن أن عبور المحيط الهندى من سدواحل أفريقية الشرقيسة الى آسيا كان معروفا من النجسار العرب والهنود منذ قرون عن بحث الدكتور بدر الدين القاسم (مجلة المعلم العربي) .

أما هنرى الملاح البرتغالي (١٣٩٤ - ١٤٦٠) غان حقده على العرب والمسلمين واضح وصريح ، فقد حمل غى ريعان شبابه على مدينة سبتة التى انطلق منها طارق بن زياد الى الاندلس ثم تصدى لدينة طنجة المسلمة غرد على اعقابه ، واسس مدرسة بحرية ضمت رجالا حملوا لواء تجسديد الحروب الصليبية وخوله البسابا نيتولا الخامس حق الفتح والاستيلاء على جميع البسلاد حتى الهند ، أما الرجالة البوكرك فقد كتب الى ملكه يفخر بأنه ذبح جميع مسلمى مدينة جوا وجعلهم اكداسا في المساجد ثم احرتها، وأنه اشبعل النار في سينن المسلمين ، ومع ذلك فان هذا السفاح يذكر في كتب التاريخ العربية بأنه ناتج منتص .

#### محاكم التفتيش

كانت محاكم التفتيش من آسودصفحات الغرب الأوربي خلال العصور الوسطى بالاضافة الى الحروب الصليبية وغزو الفرتجة للدولة الاسلامية في الاندلس .

وقد شكلت محلكم التفعيش بطلب الراهب توركماندا وقامت بأعمالها ثمانية عشر عاما ( ١٤٨١ - ١٤٩٩ ) وقد حكمت على عشرة الان ومائتين وعشرين شخصا بأن يجرقوا احبساء فأحرقوا وعلى ١٨٠٨ بالشنق بعد التشهير فشهروا وشنقوا وعلى ١٧٠٢٣ بعقوبات مختلفة فنفسذت وكان ذنبهم أنهم يعلمون علوم المسلمين والعرب من حكمة وقلك ورياضة .

وقد قاومت محاكم التفتيش دعوات حرية الفكر وقامت في مواجهة البروتستانية التي ادالت من السكائوليكية ، ثم عملت محاكم التفتيش في معبيل اخسراج بقسايا المسلمين في الاندلس من الأسسلام وتحويلهم الي المسيحية .

وقد كان القديم أوغسطين وتوما الأكويني كلاهمك يبرر الاضطهاد والتعقيب مادامت الاغلبية ترى في ذلك الطريق الى الله . ( اقرا كتاب معاكم التنتيش لعلى مظهر ) .

#### ما قبل الأسلام

كان من أحرص ماعمدت اليه دعوات التغريب إثارة تاريخ ما قبل الاسلام والاذاعة به وتوسيع البحث فيه وذلك عن طريق البعثات الأثرية؛ وابتعاث الدعوات الفرعونية والفينيقية والأشورية والبابليسة والبربرية ، وذلك من أجل أعادة المسلمين والعرب الى ماضيهم الوثني قبل الاستلام ، وأعلاء هذا الماضي وتزيينه . وكان للكنسوف الأثرية التي حسرص النفوذ الاستعباري على استقلالها ابعد الأثر ، ففي مصر كان كثيف قبر توت عبْح أَدُون في المقد الثاني من هذا القرن وما وجد فيه من آثار عجيبة منطلقا للدعوة الى الفرعونية في مواجهة الدعوات العربية والإسلامية ، وقد حرى المصريون شدوطا في هدا المجال ، من حيث بنساء القبور والقصور على الأنماط الفرعونية والدعوة الى لغة وادب وتراث فرعوني، غير أن حملة هدده الدعوة لم يلبثوا أن مشلوا وعجزوا عن تحقيق وجود مثل هذا التراث ، ووجدوا أن الصلة قد انقطعت بين المريين وبين الْفَرْعُونِية خَلَالُ اربعَــة عَشَر قُرنا كاملا ، وذلك بالاســـلام الذي غِــــر النفسية والعقلية والزاج المصرى والعربي مغايرة كالملة بعد أن أخرجهن الوثنية ودنعسه الى التوحيد وإلى منهج رباني تسوامه النطرة ، تتبسله المريون تقبلا ضخما وتصدروا به المالم الاسلامي كله

وما تزال هذه المحاولات ثجرى في بيروت وفي غيرها ، وللبنائيين المحذور في غيرها ، وللبنائيين المحذور في المحلمين بها ، وما لهم من نفوذ بكرى ولجتماعي يغذيه النفوذ الاستعماري الطامع في تهزيق وحدة الامة العربية والحيلولة دون اجتماعها على مكر موحد يدنعها الى الامالم بقوة .

ولقد كان الاستعمار والتغريب والصهيونية والماسونية والتبشير على المتمام موحد بالدعوات القديمة التي كانت قبل الاسلام وهي كثيرة : منهسا الدعوات الفرعونية والبسابلية وغيرها ومنهسا التراث اليوناني الاغريقي الوثني بما يحمل من أساطير وملاحم وغلسفة الهية مسرفة في التعارض مع التوحيد ، فضلا من الجاهلية المربيسة التي قايت على عبادة الأوثان والأصفام ، ومن هنا اتخذت الصهيونية العالمية والاستعمار ودعوات

التغريب والتبشير من هـ ذا التراث القديم كله بما يتصل بالفلسفات المهدية القديمة القائمة على وحدة الوجود والحلول والاتحاد والفلسفات المجوسية الفارسية القديمة وغيرها مما يطلق عليه ( الفنوصية ) بالاضافة الى الاغريقية الوثنية ) اتخفت من كل ذلك ثراثا تصدر عنه القصص والمسرحيات والمترجمات والمسكتب ليكون عملا من عوامل تدمير القيم العربية الاسلامية ، وبحساول أن يرد للسلمين عن التوحيسة والنبوة والدين الحق عامة .

#### معركة سانت بارتلمي

من أبرز الفوارق بين الشرق والغرب ، وبين النزاع الدينى في أورباء وما ليس له مثيل في العالم الاسلامي ، هذا النزاع الذي قام بين الكاثوليك والبروتستانت وكانت معركة (سانت بارتلمي) اقسى صوره ، فقد قتل فيها نحو مائة الف بسبب التعصب المسدهبي ، وقد عرف الاسلام بعض صور الاختلاف المذهبي بين المتنابلة والشافعية ، أو بين السنة والشيعة ولكن ما من خلاف بين هذه المذاهب زاد عن المسارك المسكلهية ، أما في أوربا فالصورة مختلفة .

وقد وقعت معركة سانت بارتلمى فى القرن السادس عشر وفي علم الملاد على التحقيق وفقدت فرنسا بها زهرة رجالها من أهل العثل والنطنة والحرية والعلم والصناعة .

ويعزى المؤرخون سبب هذه المجزرة الى الحقد الدينى في اقسى الشكاله ، وذلك أنه لما ظهر المددهب البروتستانتي في المانيا في أوائل القرن السادس عشر وأمتد منها الى سائر ممالك أوريا أصاب فرنسا منه جانبا هاما ، فقد أنحاز الى البروتستانتية كل من كان ناقما على سلوك الكثيسة الكاثوليكية أذ ذاك .

وكانث البروتستانتية في الواقع ثمرة العلم الاسلامي الذي تدافعالي الوربا ، وأنشأ جواً من حرية الضمير وحرية البحث

لم يرق على عين الملكة كاترين دوق بمنى أم ملك فرنسا شارل التاسع

ان تنتشر البروتستانية فعزمت على احداث مقتلة عامة تكون سببا في اقتاء البروتستان المفرنسيين وقطع دابرهم أجمعين، وكانت يد الكنيسة الكاثوليكية في ٢٤ أغسطس ١٥٧١ ، فلما دقت السكائس أجراسها كان ذلك اشارة للجنود والمتطوعين بالبدء في الفتك بالبروتستان فدهمو أبيوتهم وفي ليديهم المساعل تضيء لهم الطريق في الليل الدامس ، واخذوا يفت كون بأولئك الابرياء مرتكبين من القسوة والوحشية ما ينسدر مثله في تاريخ البشر ، حيث بقروا بطون الحوامل واخرجوا الاجنة ثم القوها للسكلاب والخنازير ، وكانوا يسلمون الاطفال وأخرجوا الاجنة ثم القوها للسكلاب والخنازير ، وكانوا يسلمون الاطفال ويأمرونهم بقتلهم حزا من اعناقهم في اسواق باريز ، ولم يزالوا كذلك حتى منات في مالدينة بالكماء وعجت الاصوات الى المسماء .

#### 

ومن أعجب ما وقع أن الكنائس دقبت مرة أخرى في اليوم التالى فظن التباع المقد الدينى بأن ذلك أمرا مجددا بالمتئناف الققال فانحوا على اخوانهم قتلا وتفيلا باشد مما فعلوا بالأمس ، واستمرت الجزرة الى اليوم الثالث وبعده ثم استحالت الى مذابح فردية طوال شهرى سبتمبر واكتوبر في باريس وغيرها .

### مكبة الاسكادرية

the first, there was stroped by a light of the

جرت محاولة التغريب على الصاقحريق مكتبة الاسكندرية السلين، وجارى المستشرفين في هذه الدعوى نفر من السكتاب في مقدمتهم جرجي زيدان وطه حسين ، بينما دافع عن العرب بعض كتاب الغرب وفي هذه الفرية العلامة جيبون في كتابه سقوط الدولة الرومانية حيث قال أن هذه الفرية لفتها على المسلمين « أبو الفرج العبرى » في كتابه مختصر الدول ، وقد ترجم التي اللغسة اللاتينية فتلقفها أهل الغرض من الفرنجسة فاذاعوها ، فأشار جيبون الى براءة عبر بن الخطاب وعمرو بن العامى من التامر على حريق مكتبة الاسكندرية ، واثبت أن الذي احرقها أنها هم الرومان بمراكبهم الحربية في حصارها لجيوش كليوبائره بقيادة يؤليوس قيصر .

قال جيبون : تاكدت انها احرقت قبل الاصلام بمائتي عام ، وأن لبو الفرج ابن العبرى لفق الفرية بعد الاسلام بنحو ستمائة سنة ، ولم يتعرض قبل أبى الفرج مؤرخ واحد لذلك ، حتى أن بطريرك الاسكندرية (افتيكوس) مع توسعه في السكلام على استيلاء المسلمين على ثغر مصر لم يذكر كلمة واحدة عن حريق عمرو بن العاص لهذه الخزائة .

وكان الرحالة البغدادي قد زار مصر في عهد الملك الكامل فنقل هذه التهمة وقد طبعت رحلته في اكسفورد سنة ١٨٠٠ وهي محشوة بالخرافات والأكاذيب وقال لطفي جمعه انه كان الماقيا (Enentu Rier) نظنية ينتمي الى حلب ويستمونه (التيس الملتحي) وقيد نقض هيذه الرواية واشنطون ارفنج وقليه وغيرهم كما نقضها ارنست رينان الذي قال في خطاب له في المجتمع العلمي الغرنسي : أنه لا يعتقد أن عمرو هو السدى أحرق خزانة الاسكلكرية لأنها احرقت قبله بزمن طويل .

#### مصر للمصريين

هذه كلمة حق اريد بها باطل كما يتولون تمان مصر للمصريين دعوة صحيحة اذا اريد بها الوقوف على وجه الاستعمار البريطاني الذي سيطر على مصر على ١٨٨٦ ، أما والاستعمار البريطاني هسو الذي رفع هذا الشغار غانه أيلغ العجب ، عقد اراد به اخراج المصريين من أمرين (١) من الأمة العربية للجاورة لهم والتي تربطهم بها اللغسة والتساريخ والجوار والمصالح الانتصادية والاجتماعية (٢) ومن العسالم الاسسلامي الذي هو الامتداد الطبيعي للأمة العربية غكرا ودينا وثقافة (٣) ومن الاسلام نفسه وهو المنهج الفكري والاجتماعي للمصريين والعرب والمسلمين جميعا وهو المنهج الفكري والاجتماعي للمصريين والعرب والمسلمين جميعا وهو المنهج الفكري والاجتماعي للمصريين والعرب والمسلمين جميعا وهو المنهج الفكري والاجتماعي للمصريين والعرب والمسلمين جميعا

ولذلك متد جاءت كلمة ( مصر للمصريين ) مضادة لكل دعوة وطنيسة عربية استلامية تريد أن تضع مصر في مكاتها الصحيح من الأمة المربيسة ومن العالم الاسلامي ومن الاسلام نفسه ، ولكن الاستعمار تدمها عن طريق بعض الفلاسفة القادرين على التبويه والتضليل عبدت براقة لأمعة ، بينما كان المصريون يدعون اساسا الى التحرر من نفوذ الاستعمار البريطسائي والغربي ، أما الصلة التي كانت قائمة بين المصريين والدولة المثمانية علم وتكن استعمارا بأي معنى من معانى الاستعمار ، بل كان ترابطا بين جنسين

يضعهما عكر واحد ، ولقد جاء العثمانيون الى العالم العربي : الشام ومصر والمغرب بدعوة من أهله وحماية له ، وتوسيعا لجبهة المقاومة مع النفوذ الأوربي الاستعماري الصليبي ، الذي حاول معاودة غزوه لمصر والشام كرة اخرى بعد ان انسحق نفوذه عني المعروب الصليبية ، عكانت تلك الوحمة الاسلامية : العثمانية العربية عاملا من عوامل القوة خلال أكثر من أربعمائة منة ( ١٥١٧ – ١٩١٧ ) اضطر النفوذ الاستعماري خلالها الى تطويق العالم الاسلامي دون أن يتمكن من السيطرة على البحر الأبيض نتيجة هذه الوحدة .

ومن هذا مقد كان لطفى السيد وجباعبة الجريدة وحزب الأمة غير صادقين من الدعوة الى مصر للمصريين نقد كانوا باعتراغهم على ولاء مع النفوذ البريطاني من مصر وكانوا حيث سسماهم كرومر ألل السنوا التقوا بالانجليز من منتصف الطريق) وهم بدائل الاستعمار وظفائه (لطفى السيد وسعد زغلول وعبد العزيز مهمى) وغيرهم هم تلاميذ مدرسة كرومر التى تامت على اساس ملسفته التى رسمها من تقاريره السنوية والمستوية السنوية مدرسة كرومر التي تقاريره السنوية والمستوية التي رسمها من تقاريره السنوية والمستوية التي رسمها من تقاريره السنوية والمستوية والم

#### ارسالينات لبنسان

ترددت كليات كثيرة تحاول ان تعطى هورا من البطولة للارساليات التبشيرية اللبنانية التي وردت الى العالم العربي في منتصف القرن المضي واقامت عددا بين المعاهد والمدارس بجاول بعض الداعين الى تزييف الوقائع التاريخية بأن ينسبوا النهضة العلمية والأدبية والتعليمية في العالم العربي الى هذه الارساليات والى خريجيها الذين وردوا الى مصر فانشأوا الصحف من ابثال فارسي وفير وصروف وسركيس ومن تابعهم من أمثال جرجي ويدان وفير والعين اسحق وسليم عنجوري .

ومن الحق أن يقال أن اليقظة العربية الاسلامية بدأت بانيعاث صوت الامام محمد بن عبد الوهاب في الجزيرة العربية وبالدعوة التي ضدع بها العلياء في الأزهر ، وما قامت به النهضة المرية أيام محمد على من ترجمة وتاليف وكل هذه سبقت تلك الدعاوى التي يحاول بعض المشرين واتباعهم أن يصوروها بنطاقا للنهضة الفكرية والادبيسة والاجتباعيسة في العالم العربية.

بل ان الصيحة التى انطلقت من منابر هذه الارساليات والتى كانت تحمل الدعوة الى العروبة لم تكن خالصة ولا صادقة وانما كانت غى اساسها دعوة الى اخراج لبنان من الرابطة العثمانية العربية على النحو الذى أراده النفوذ الاستعمارى بأحداث ١٨٦٠ والتى انتهت بسيطر النفوذ المربعانى على لبنان لتكون منطلقا للارساليات ولتمزيق الجامعة التركية العربية التى كات تقف فى وجه النفوذ الاستعارى .

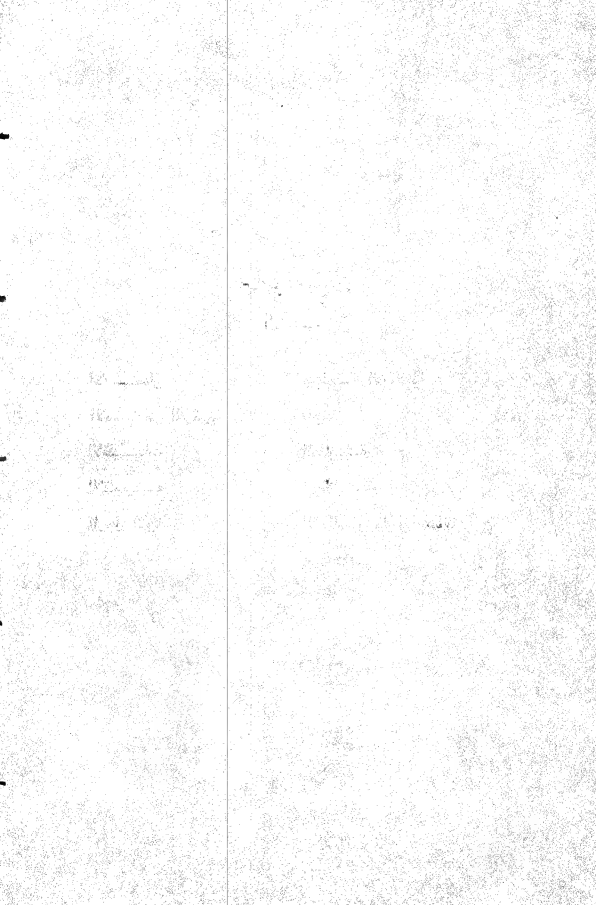
اما الدعوة الى الوحدة العربية كحركة اصيلة نهى التى تام بها العرب في مواجهة حركة الدعوة الطورانية التي قام بها في الدولة العثمانية ( جماعة تركيا الفتاة والاتحاد والترقى ) وكانت هويتهم مع النفوذ الفسربي المتضاء على الروابط العربية التركية .

## الباب السابع السياسة

الاتحاديون وليس السلطان

الاســـتعمار التركى الجامعــة الاسلامية الاســـتعمار التركى الجنس العليـــة الاقليميـــة الاقليميـــة الوطنيـــة

الرجل الأبيض



Later Garage

A difference has been been been the con-

كلمة من أسماء الأضداد فهي اشتقاق من التعمير ، بينما هي تحمل في مفهومها معنى السيطرة والغزو والفتح 6 وهي شبيهة بكلمة الاستكشاف الذي كان متدمة للغزي والاستعمار ، وهي متصلة أيضا بكامة « المبريالية » التي تعنى التوسيع الاستعماري مولها امتدادان جديدان همسا الاستعمار الجديد والاستعمار الثقافي ، ومن الحق أن يقال إن الاستعمار بهذه الصورة يختلف اختلاما بينساعن الاستعمال القسديم المتشال في الدول الفارسية والرومانية والبيزنطية . ذلك لأن الاستعمار الحديث قدد ارتبط بالمضارة من ناحية وبدأ كأنما هو ثمرة لها أو وسيلة من وسائل نموها حصولا على الخامات وتصريفا للمنتجات ، وللكن أظهر مظاهره أنه حمل معه اسالينه وفكره وقيمه فحاول فرضها على الدول التي استعبرها ، وحاول أن يتيم سيطرة كالملة على الأرض والانسان والحيساة السياسيية والاحتماعيسة والثقافية والاقتصادية . ومن هنسا نقد اختلف اختلافا ضخما عنصورة الاستعمار القديم ، وقد بدأ الاستعمار من قارة أوربا وجعل مجاله الميوي عبر قارتي المريقيا وآسيا ، واتخذ لذلك اساليب بعيدة كل البعد عن التعامل الأخلاقي ، بل مرض أسلوبا من السيطرة والإدلال والقمع والتنكك على نحو بعيد كل البعد عن اساليب الدنية أو قيم الحضارة ، وقد كان الاستعمار في خطوته يحمل هدفين أحدهما ظهاهر والآخر خفي ، أما الظاهر فهو السيطرة على مقدرات الشعوب ، وفسرض نفوذ كامل يحمل طابع الاستعلاء ويحمل في نفس الوقت طابع الاستمرار فأوربا صاحبة الحضارة ليس لها موارد الا ما تستطيع أن تحصل عليه من مستعمراتها، وهي تحصل عليه على أنه حق ، ولا تنظر الى اصحابه الا على أنهم عبيد تابعون يجب أن يظلوا خاضعين مكتفين بالحصول على أمّل قدر ممكن من الأجر في مقابل حصول الاستعمار على مقدراتهم وثرواتهم الضخمة التي لا حصر لها ، أما الوجه الخفي للاستعمار فانها يتمثل في ذلك المخطط الذي يهدف الى استمرار الاستعمار واتصاله على مدى الأزمنة وهو أمر لايمكن

أن يتحقق الا أذا احتوت الحضارة الاستعمارية هده الشعوب والأمم في وجودها ومفاهيمها وحضارتها وثقافتها والقضاء على كل الطيوابع التي تحملها هذه الأمم ، وتدمير القيم الاساسية لها وصهرها في بوتقة الثقافة والحضارة الغربيسة على اساس الهوا حضارة الانسان الأبيض للسيدالمدن الذي وكلت اليه العناية الالهية تمدين المتاخرين والسود واللونين ، ومن هنسا مقد نظم الاستعمار ملسفة كالملة لهدمه هددا جعل لها طابعا علميا ومظهرا وصماء واخفى في داخلها اغراضه الخفية وهي ادماج شمعوب أغريقيا وآسيا ادماجا كاملا في الحضارة الغربية وفكرها والتخلص الكامل من قيم هسده الشبعوب وذاتيتهم 6 ولسا كانت هذه الثبعوب الإفريتيسة والآسيوية شعوبا عريقة ولها حضارات باذخة وتاريخ طويل وماض عريض فقد قاومت فقاومة جسورة جبارة ، وكانت الحضارة الاسلامية اشدها مقاومة بحسبانها احدث هدده المضارات واكثرهما اتساعا واكثرها ارتباط بالحياة ، فإن أغلب تلك الحضارات كانت قد ماتت أو انطوت ، أما الحضارة الاسلامية العربيسة فانها كانت لاترال نابضية متفساعلة مع الحياة ، وأن اعترتها مرحلة من مراحل الضعف ، وهي احدى سنن الأمم والحضارات بعد دورة بلغت الف عام ويزيد ، ولقد كان الأستعمار بعرف مدى خطر هدده العضارات على وجوده ومدى خطر مفاهيمها على بقائه، ومدى قدرتها على المقاومة والمواجهة والصمود ، ولذلك نقد كان ضفطه عليها أشد وكان حربه الأهلها وتدميره لثوراتها وقضاؤه على قادة مسكرها أثبد وأعنف ،

وقد بدأت جولة الاستعمار الحديث منذ أو أثل القرن الخساميس عشر الميلادي مما أطلق عليه تطويق العالم الاسلامي ، وانتهت عاطبقت عليه منذ الحملة الفرنسية على مصر ١٧٩٠ الى أن تمت السيطرة عليه في تهاية الحرب العالمية الأولى ١٩١٨ على نحو تمثل في استعمار مباشر واحتلال وانتداب ، ثم في صك باقامة وطن قومي لليهود في فلسطين .

وقد شهد العالم في خلال هذه الفترة حركة واسعة النطاق الاستيلاء على الأجزاء والوحدات المختلفة في أفريقيا وآسيا ولا سيما القارة الأفريقية في العقدين الأخرين من القرن التاسع عشر حيث كان الصراع عنيفا بين فرنسا والجلترا والمانيا وبلجيكا والمرتفال . ثم كانت حركة تمزيق الدولة

المعتملية والمغضاء عليها وتوزيع الاجزاء العربيسة بين ايطاليسا واتجلترا وفرنسا واسبانيا ، وكانت الخطوات الأولى أن رجع الاستعمار عناساليبه وغير من خططسه وأن لم يتراجع عن هدفه الأسساسي فأجلت الدول المستعمرة أغلب جيوشها واكتفت بالاتفاقيسات والمعاهسدات والنفوذ الاقتصادي وربطت الأقطار ينقسدها واقتصادها ، وظلت قادرة على السيطرة على الموارد والنروات والخامات واطلق على هذا النوع من النفوذ (الاستعمار الجديد).

والاستعمار الجديد هو غرض السيطرة الاجبية من سياسية واقتصادية، على دولة ما مع الاعتراف باستقلالها وسياستها ودون الاعتماد في تحقيق ذلك على اساليب الاستعمار التقليدية وإهمها الاحتلال المسخري في تحقيق ذلك على اساليب الاستعماري اسم ( الامبريالية الجديدة ) ويستخدم ويطلق على هذا الاسلوب الاستعماري اسم ( الامبريالية الجديدة ) ويستخدم الاستعمار المجديد في تحقيق أغراضه وسائل خاصة لتحاشى المعارضة المنتحية الوطنية تومن ذلك الاتفاقيات الثنائية غير المتكافئة وتكبيل الدول التنامية بشروط تحرمها من حرية النصرف والضغط عليها ؛ نتبثل في مدورة معونات وقروض ؛ وقامة القواعد العسكرية واثارة الاضطرابات ووضعها تحت السيطرة الاجنبية وتشجيع الاقليات البيضاء التي تتمتع بامتياز تحت المنطرة الاجنبية وتشجيع الاقليات البيضاء التي يتمتع بامتياز عن استخدام المنظمات الدولية التي تقوم عليها الدول الكرى بدور رئيسي عن استخدام المنظمات الدولية التي تقوم عليها الدول الكرى بدور رئيسي في الضغط على الدول النابية وتوجيه سياستها .

ويتصل بهذا الاستعمار الجديد: الاستعمار المتعانى وهو اشد خطرا واخنى أثرا ، ويتمثل في الغزو الفكرى للدولة المسيطرة عن طريق مؤلفاتها واخلاتها وكتاباتها ومذاهبها ودعواتها والترويج إنها في الشعوب الضعيفة الواقعة تحت نفسوذها السياسي والاقتصادى ، ويتمثل هسذا النوع في الارساليات التبشيرية والمدارس الأجنبية والصحف والمؤلفات والأفسلام ، وتقوم هذه المؤسسات بدور كبير في مجال الثقافة والصحافة والتعليم ، وتعمل على تغيير القيم الأساسية للأمم وفرض مفاهيم مختلفة عن مفاهيمها التي تتمثل فيها روحها وطرفها وقوقها ، ويصب الاستعمار الثقافي اعطاره على اللغة والتاريخ والدين والعقائد ، فينشر حولها جوا من التشكيك

والسخرية وينتتج الطريق للالحاد والاباحية والتحلل والدعوان الوجودية المادية والوثنية .

#### الاستعمار التركي

تتردد على السنة الكتاب كلمة الاحتلال التركى والاحتلال الغربى ، وتوصف الأمة العربيسة بانها وقعت تحت سيطرة استغمارين واحتلالين . وايراد العبارات على هدف النحو امر مقصود له هدف بغيد : هو تصوير العلاقة التي كانت بين العرب والاتراك على انها علاقة استعمار أو احتلال وهدذا مناقض للتساريخ والواقع معا ، غالرابطة التي قامت منذ ١٥١٧م حتى ١٩١٨م بين العرب والترك داخل نطاق الدولة العثمانية لم تكن غي الحقيقة اختلالا ولا شبيهه .

وانما كانت محاولة من محاولات الوحدة والالتقاء بين اقطار العالم الاسلامي في مواجهة الاخطار ، وقد جاءت هذه الوحدة على لثر ضعف قوى السلاجقة والمماليك من بعدهم وتعرض البلاد العربية وخاصة مصر والشئام فتجدد اخطار الغزو الصليبي الغربي والتحركات التي بداها الأوربيون مرة اخرى لاستئناف الحروب الصليبية ، والمعروف أن العرب قد رحبوا بالوحدة الاسلامية العثمانية بعد أن ضعفت قوى الماليك في محر وقوى البربر في المغرب واصبحوا هدفا لحاولات صليبية جديدة ، وقد وجدوا في المثمانيين اخوتهم في المقيدة منتعشا جديدا للاسلام وقوة شابة بدوية مقاتلة ، رفعت راية الاسلام عالية خفاقة واعلات ذكرى الإلطال شيبيل اعزاز الاسلام ونشيره .

كما رحب العرب في مصر والشام بالوحدة الاسلامية العثمانية بفد أن نقبوا على دولة الماليك اهمالها شانهم في المرحلة الاخرة فحساربوا في صغوف العثمانيين والواقع انه لم يكن في هذه المرحلة خلاف جدريبين العرب والترك ، فقد كان الطابع الاسلامي هو مظهر الوحدة الأسأسية بين العناصر المختلفة والوحدات المنضمة تحت لواء الوحدة الاسلامية .

ومن حق أن يقسال أن العثمانيين تسد قابلوا من هذه المرحلة الاولى بعثل مفهوم الاسلام من تطاق الحكم وتحركوا من خلال اطارة . ويشسهد

المؤرخورية بأن المعتمانيين عد اقتنول أثر المظناء الأولين في المدل والقسامة وتبلول اعمالهم والتخفوهم بتقدير، المعالمة والمدارس والتعالم والشاء الموالمة والدارس والمدارس والمدا

ومن هنا قان القول بأن هذه الرابطة بين العرب والترك كانت البحدار النام هو من المنظولات الهنبوهة وللعبارات المدولة التي مداول الغزو الفكوى والتشعير وللتغريب الداعتها والرطوها في الادهان المدورة

اما ما كان من المخالف يبين الترك والعدرب بعد تنجى السلطان عبد الحبيد وفي ظل حكم الاتحابيين دعاة الطورانية فسذلك هو الخالاف الحقيقي الذي يموه عليه خصوم السلمين والعدري ويصفونه بائه خلاف بين الترك والعربه وهو غير الجقيقة خلاف بين الاتحاديين أتباع الماسوئية، واعوان المحمهونية وبين العرب الذين تصدروا للزاعامة في هذه الفترة .

# Mark the former of a factor of the factor of

تطسية الأتليات نتاج استعمارى اصيل ، على الأداة التي حاول الاستعمار استغلالها لتحقيد علياتة وتركيز وجودة ، وهي من الوسائل التي اتفلتها الدول الاجنبية سبيلها لتحطيم الإمبراطورية العثمانية وبسط نفوذها على بلاذ الشرق مُقدد أجات هذه الدول الى استعال هذه الأثليات الطائفية (كالاتليبة اليهودية والإربنية) وغيرها للثورة على العثمانيين نم جاء الوقت الذي اعلنت فيه كل دولة كبرى جمايتها الطائفة من الإتلهبات والطوائف ، وأثارت عن طريق هذه الحماية وهدذا الولاء صراعا وخلافا بلغ في جعض راحلة لعد المئارة الفتن والتلافل (راجعمادة فعنة عام ١٨٦٠) بلغ في جعض راحلة لعد المئان الانظمة التي عرفها العسالم الاسلامي، قجد عنها ولا ارتفاقا » بل قيد مصنعاية وتقديرا لحكم نمسوس القرائ والفظم التي رضمها الرسول والخلفاء تطبيقا للقرائ لا وفسنا نمن الغين ندافع عن هذا المهوم ولكن لفدع واحدا من الغيبين المنصفين هدو الغين ندافع عن هذا المهوم ولكن لفدع واحدا من الغيبين المنصفين هدو كابن غوردون كانتج يقول ؛ أن الاقليات المسيحية واليهوعية كانت تعامل على الدوام خبر معاملة في البلدان الاسلامية الى أن تأتي دولة أوربيسة وستخدم تلك الأتليات لقلب الحالة كما حدث في مسالة الأرمن والاتراك، أن زعماء العرب في هذا العصر وفي العصور السابقة كانوا دائما يعملون ان زعماء العرب في هذا العصر وفي العصور السابقة كانوا دائما يعملون ان زعماء العرب في هذا العصر وفي العصور السابقة كانوا دائما يعملون ان زعماء العرب في هذا العصر وفي العصور السابقة كانوا دائما يعملون

على تلاقى هذا التنافر واصلاح لذات البين ، قادًا كان التحصب قد أحددً مجرأه في رئين التحصب قد أحددً مجرأه في رئين من الأزمنة مقدد كان المسلمون في مقعب الحاكم يناعالهم من الاضطهاد ما ينال المسلمون ، ومن الولجيد الن تتخذ جعد في المسلمان ، كالمثل الأعلى للزعيم المسلم : « أن دم الذمى كدم المسلمين » .

وقول بيروشو القد كان في وسع الاسلام على النهاد النهاري في الشرق بالقضاء اللهيم فقعة واحدة ، ولسكنه الم، يقعل الان دعوته لم يتعرض على الفتح في الاساس ولم يكن ثمة اكراه في الدين ، لهذا لم يتعرض الانتظام اللفحاري والتهود ولم يخيرهم بين الموث أو اعتفاق الدين الجديد بل تركيم بدارسة ن طقوت مع فون أن يخسفهم بشريعت ، ومن هنا غانه المنطا المعلق والتاريخ فقول أن مسئلة الأقليات لم تسكل موجودة هبال المنطا المعلق والتاريخ فقول أن مسئلة الأقليات لم تسكل موجودة هبال على المطوائك المعلم الاستخداري المعالم الاسلامي ، ولعد ركز التلوق الاستغماري على المطوائة والمحلوطات في تشريعة في التلاد المربية الأرمن الأسوريين والمهاجرين من اليهود والروس واليونان والإنرنج ليقاوم بهم العرب وخلق من هذه الطوائل قوى يحركها بالثورة على اهل البسلاد بهم العرب وخلق من هذه الطوائل قوى يحركها بالثورة على اهل البسلاد بهم الرادت من اسكان اليهود في فلسطين ، ولينا لم تستطع انكلترا ان به ما ارادت من اسكان اليهود في فلسطين ، ولينا لم تستطع انكلترا ان تخلق بالاشوريين قلائل ذات اهمية في المسراق أعارتهم المهرية ولبنان لوكونوا مجيدر قلق ليبوريا كما كانوا للعراق متعورة المياد المراق اعارتهم المراق المراق المراق المراق المراق المواق المراق المواق المراق المر

وقد النرجج المستعبر حين تم الالتقاء بين الانظرية المسلمة والانمليات غير المسلمة وابدى قلقا لا خد له .

وهو للله يكون في هدده الأهليات عماله الدائية الاستغلال الاقلهات في مكل وطن وهو للله يكون في هدده الأهليات عماله الاحد باس الله عموم على بعضها من أنها لا تأمن على قوى خارج نظاق بالاحداد وان كان هذا المعنى السخمها من أنها لا تأمن على قوى خارج نظاق بالاحمال وان كان هذا المعنى السير زال قيامة في بعدن البلاد المتى المخ فيها الواعي التومي والوفائي فرجنة كبرة مهميلاه تدريجها في المناطق المتعنورة بالتافية على هو المنه الاتبلامية والمائمية والمائمية والمائمية والمائمية والمائمية والمائمية والمائمية المتعنورة المتعنورة المتعنورة المتعنورة المتعنولية والمائمية والمائمية والمائمية المتعنورة المتعنولية والمائمية المتعنورة المتعنولية والمائمية المتعنولية والمتعنولية والمائمية والمتعنولية والمتع

ويتصل بمسألة الأقليات ذلك الدور الذي قام به الصحفيون الشاهيون المداه في مصن أو طَائفة السوريون المتعاونين مع الاستعمار م فقد كان كل الدعاة

الى الآراء الهدامة المادية والالحاد والطبيعوبية والتغريب من اولياء النفوذ الاستعمارى وخاصة البريطانى من امتال فرح انطون ولويس صابونجى وغارس نبر والدكتور شبلي شميل وجرجى زيدان .

وقد وصف اللهرد كرومر هـذا الفريق في مذكراته بأنهم منحة من السماء وانهم خميرة البلاد ، ووصل بعضهم الى اعلى المراكز الادارية وفي غصل مطول من كتاب الدكتور أنيس صايغ : « الفكرة العربية في مصر » يتحدث عن الأقليات فليرجع اليه من يشاء ومما قاله : لم يكن كل السوريين المتعاونين مع الاحتلال موظفين او مرابين ، فعنهم من انشا صحفا واشهرها محيفتا المقطم والمقتطف اللتسان أصدرهما فارس نمر ويعقوب صروف واسكدر مكاريوس ، وكانت الصحيفتان اللسان الناطق لسلطات الاحتلال باللغة العربية فأيدتا ذلك الاحتلال وقاومتا الحركات الوطنية بكل مافي المظنى تأييد ومهاجمة من معان ، وكتبهؤلاء المثلاثة يدافعون عن حقالانجليز بمصر ويصفون حسنات الاستعمار ويمجدون ابطاله ويطالبون باستمراره ويدعون أهل مصر الى الادعان اليه لانه يحميهم من داء الوطنية ولم تمر بمصر حادثة واحدة الا وقفوا فيها موقفا معارضا لأماني الشعب ، فطلبوا بمصر حادثة واحدة الا وقفوا فيها موقفا معارضا لأماني الشعب ، فطلبوا سجن الأحرار وعارضوا توظيف الوطنيين ، بل انهم رحبوا باعدام الابرياء سجن الأحرار وعارضوا توظيف الوطنيين ، بل انهم رحبوا باعدام الابرياء الرحادة دنشواي ، وباعلان الاحكام العرفية واحتلال السويس وسلخ السودان عن مصر وغير ذلك من مساويء الاحتلال .

ويرى الدكتور أنيس صايع أن الأقليات في كثير من فترات القساريخ الحديث كانت تتحالف مع الأسلتمار وتتنكر لحق المساركة القومية ( راجع ص ١٨ - ١٠١) .

وقد اتصل هدا الخط بيعض الدعوات كالفرعونية والفيئيقية والأشورية والبابلية ، وكان لعلماء الآثار والكشوف الأثرية الحديثة اثرهم قى اعطاء مزيد من الوقود لهذه الحركات التي كانت تعتمد اكثر ما تعتمد على ربط الحاضر بالماضي البعيد للأمم متخطية اكثر من ثلاثة عشر قرنا من تاريخ الاسلام . وقد غشبلت هذه الدعوات جميعا واكدت خطلها ، بل لقد تبين بمراجعة التاريخ الصحيح أن الفراعنة والفيئيقيين والبربر وغيرهم انها هم موجات قدمت من الجزيرة العربية اصلا .

### William Water

نستطيع أن نفهم أصطلاحات الوجدة الأقليمية أذا نظرنا إلى الخلفية الأساسية التى يحركها الاستعمار والتي تستهدف التمزيق والتفرقسة واعتبارها من عوامل سيادة النفوذ الأجنبي ، هددًا المعنى يبدو وأضحا خلف كل قضايا الوحدة القومية والدعوة الطورانية والدعوات الاقليميسة واصطلاحات القومية والوطنية وكلمات الكيان الخاص والفرعونية والبربرية ،

والمعروف ان العالم الاسلامي والأمة العربية لم تكن تعرف من قبسل هذه المصطلحات المتعددة وان كانت تعتبر ان وحدة الفكر هي اساس الوحدة الاسلامية وكانت جامعة الفكر القائمة على المفاهيم المستبدة من الاسلام هي مصدر التلاقي والوحدة ، غير ان النفوذ الاستعماري لم يكن يستطيع أن يقيم قواعد نفوذه الا على تقسيم الجماعات الوحدة الى عناصر يتبع بعضها الجنس والعرق أو يتبع اللغة أو يتبع الدين ، وكان دوما قادرا على اثارة الخلافات المذهبية بين أبناء المدين الواحد ، والخالفات بين أصحاب الأديان المختلفة في القطر الواحد ، والأسيويين والآسيويين أو بين أبناء المدن المختلفة في القطر الواحد ،

وكلما وجد النفوذ الاستعماري أن أمة بدأت تحقق وحدتها الوطنيسة لتلتقى في وحدة الأمة مع جاراتها التي تربطها بها اللفسة والتساريخ استعمل مخططاته في سبيل القضاء على هذه المحاولة وبث الالفسام من جديد لاثارة الفرقة والخلاف ، بل لقد بلغ الاستعمار إلى أبعد من ذلك في محاولاته للحيلولة دون الوحدة التي تقسوم على رابطة الأمة وعودة الاجزاء ، والمثل الذي يضرب في هدذا أن فرنسا حكمت المغرب العربي باقطاره الثلاثة المتجاورة المتلاصقة التي تجمعها جبال الأطلس وهي تونس والجزائر ومراكش ، ومع ذلك فقد أقامت في كل قطر نظاما مختلفا في عناصره الاجتماعية والثقافية والسياسية والاقتصادية ، وذلك حتى في عناصره الأحمار ، وحتى يقم تعميق الخلاف والأقليمية بينها وكذلك فعل بين مصر والسودان ، وبين سورية ولبنان ، ومن الحق أن يقال أن قعل بين مصر والسودان ، وبين سورية ولبنان ، ومن الحق أن يقال أن

الأمة العربيسة كانت دائما ساعية الى الوحدة ولسكن النفوذ الاستعمارى كان دائما يحطم هذه المحاولات واحدة بعد أخرى وقد جرف محاولة لتقديس الحدود والأعلام والعملة والنظم ، بحيث يصبح من العسير انصهارها وتلاقيها . وأذا كانت محاولات الوحدة بين أجزاء الأمة الواحدة عسيرة الى هذا الحد بفعل النفوذ الاستعمارى فان محاولة الترابط بين أجزاء العسالم الاسلامي تلثى مريدًا من العسر والمقاومة .

ويجمع المؤرخون على أن أوربا منذ أخذت في مواجهة الدولة العثمانية والضغط عليها أثارت مسألة المسيحيين والأتليات ودورهم ومسئوليتهم وحقوقهم ثم توسعت في هذا الشأن في العالم العربي أيضا .

وقد كان بعض الأقليات اصحاب دور في التركيز على تمزيق السدولة العثمانية وخاصة بعض السوريين الذين قدموا الى مصر وعملوا في مجال الراى والصحافة .

ثم جعل الاستعمار مسألة الاقليات في مختلف انحاء العالم الاسلامي ورقة رابحة يلعب بها ويكبت بها كثيرا من التطلعات والشساعر والأعمسال النافعة باسم الخوف من اثارة الاقليات وكان اخطر ما قام به النفوذ الأجنبي في مصر لاثارة الخلاف بين الاقليات وغيرهم في مصر أن نصب من الاقلية رئيسا للوزارة فاحدثت صداما استفاد منه الاستعمار تركيزا لقواعده .

#### الرجسل الأبيض

من النظريات التي يذيمها الاستعمار والتغريب ويحاول أن يؤكدها في نظر الأمم الواقعة تحت نفوذه وسلطانه ، المقول بأن الرجل الابيض لا الأنسان عامة مد هو تاج الخليقة ، وأن المغلبة في كل صراع ينشب على وجه الأرض سواء كان بينه وبين غيره من الأجناس الملونة أو بينه وبين مظاهر الطبيعة كالجبال والغابات والبحار أو بينه وبين الوحوش، ويرددون عبارة الكاتب الأمريكي شتانبيك ( الرجل الابيض لا يغلب ) وهم عندما يكتبون تاريخهم يبدأونه بشعب أبيض ، هو شعب اليونان وينقلون وغامة البشر بعده بين أجناس بيضاء من رومان وطليان وجرمان ، فاذا ظهر شعب ملون وارتفع الى مستواهم نظروا اليه بعين الذي يعتقد انه ظهر شعب ملون وارتفع الى مستواهم نظروا اليه بعين الذي يعتقد انه

الصعود الذي لابد أن ينهار يوما لأن اصحابه ليسوا من المجنس الأبيض ، وقد كان ذلك موقفهم من الهابان .

ونظرية الجنس الأبيض لم تكن في الحقيقة الا اسلوبا من اسلوب السيطرة عن طريق اخضاع بعض الأفكار الاستعبارية لمظهر علمي يخفي فراءه اهواء الاستعبار ويحاول أن يصورها بصورة الواقع المفسروض ويقال من اهبيسة هذه الفظرية تاريخيا أن الدولة الرومانيسة سقطت في القرن الرابع الميلادي وظلت أوربا أكثر من الف عام تعيش ظلمات القرون الوسطى بينما كانت أجنساس أخرى ليست بيضاء تتولى مقاليد الحفسارة الانسانية وتذيعها في كل مكان وتقيم مجتمعات من حدود الصين الى حدود فرنسا وايطاليسا في قلب أوربا ، وقسد استطاعت هذه الحضارة أن تقدم للشرية المنهج العلمي التجريبي والجذور الأساسية لمختلف القلوم الطبية والكيميائية والملكية التينماها الفربفيما بعد وأقام بها خضارته الحديثة ومن هنا قان فكرة الجنس الأبيض نفسها لم تسكن هي مصدر الحضارة .

هذا غضلا عن أن هذا الاستعلاء باللون لم يكن يؤما من الأيام مصدرا من مصادر التقدم أو الامتياز ، مأن الجنس الآرى الذي يوصف بانه الانسان الأبيطل قد وصل الى اوربا قادما من قلب آسيا من غارس والهند . ومع ذلك مان شانه من هذا يختلف عن شانه هناك ، وذلك لأن عوامل كثيرة فلك مان شانه مي التي اعطت الأوربيين قيادة الحضارة عني هذه المرحلة حين بلغ العرب والمسلمون مرحلة الضعف ، والرجل الأبيض الذي « ورث » تراث العلم والحضارة العربية الاسلامي قد استعلى في غطرسة وغرور عن أن يعترف بالفضل وأنكر دور العرب والمسلمين وحاول اطلاق كلمة العصور الوسطى المظلمة على العالم كله ، وما زال ينظر الى التساريخ من حيث بدأ في أوربا وينتهي بها ، وتلك نظرة ظالمة بعيدة عن الانهسان تذكر حضارات الأمم والشعوب المختلفة التي سبقت واثرت في مسير عكون الرجل الأبيض وحده ، الا أن الحضارة البشرية التي ليست هي نتساج الرجل الأبيض وحده ، الا أن يكون الرجل الأبيض هو وريثها والمتصرف عيها ،

وقد كان الرجل الأبيض يدعى انه مصدن البشرية ، وأن سلطانه

ونفوذه ليس الا عملا انسطنطاييسية الشعوب رات كيف كان الرجل الأبيض السم الاستعمار من التعمير) ولين الشعوب رات كيف كان الرجل الأبيض قاسيا وظالما وغنيفيا، وإنه لم يكن مهدنا بقيدر ما كان مستعمرا جشعا يخرص على أن يمتلك كلّ شيء ، وأن يسيطر على مختلف الخامات والثروات يخرص على أن يمتلك كلّ شيء ، وأن يسيطر على مختلف الخامات والثروات وينقلها الى بلاده ، دون أن يترك لأصحابها الا الفتات القليل ، وأنه كان حريصا أن لا يقدم لهذه الشيعوب من حضارته الا الجوانب السلبية والبراقة ، التي تحمل جراثيم قتل الكيان والشخصية وتذويب القيم وتحطيم المعنويات . وذلك بقصد استدامة السيطرة وابقاء النفوذ واطالة أجل الاستعمار ، وقد كشفت الأبحاث العلمية المنصفة خطأ نظرية الرجل الأبيض وتميزه عقليا أو جسميا ، وتأكد أن ماحصل عليه من النقدم العلمي انها هو تطور البشرية الطبيعي والجهد المشترك الذي ساهمت فيه مختلف المقول والقوى ، وأن الطبيعي وحده ليس هو كلشيء في الحضارة وانها الحضارة توى روحية وملاية ، وأن العمل الملاي الصرف منفصلا عن الأخلاق والدين لم يحتق الا ازمة العصر ، ازمة العالم الذي كبر عقله وتوقف قلبه عن النبو يحتق الا ارمة العصر ، ازمة العالم الذي كبر عقله وتوقف قلبه عن النبو

وقد اتخذ الرجل الأبيض، فهوم روما القديم وطبقه في العصر الحديث، فأهل روما سادة وما ورءها عبيد واستعمل قوته المادية وقدرته العلمية في غرور وتيه ، على الانسان الملون فأوجد التفرقة العنصرية، وحاول أن يقول بالحرية والمساواة والاخاء فجعلها فاضرة على الأوربي والأبيض وحدهما، وأنكر حق الأجنساس الملوئة فيها ، وبذلك اعطى البشرية ذلك الأسلوب المضطرب الذي اشقاها بالحضارة ، وحول العلم الي مجال الفتك والتدمير والصراع الذري النووي الرهيب ، ولم يوجهه الى منح الانسانية الأمن بعد الشدة أو الغني بعد الفقر ، وكان مصدر هذا الاضطراب جميعا هو نلك المنهم القائم على الغرور والاستعلاء ، الفهم الذي يفسرق بين الرجل الأبيض والرجل الملون حيث تكشف حقائق التساريخ والعلم والاجتماع أن الأبيض والرجل الملون حيث تكشف حقائق التساريخ والعلم والاجتماع أن لا فروق عقلية أو جسمائية تميز جنسا عن جنس ولا لونا عن لون .

### الجامعسة الانسلامية

كانت صيحة الجامعة الاسلامية عندما استعانت انسا تعنى بجمع السلمين في العالم الاسلامي تحت لواء الخلافة العثمانية في وجه النفوذ الاستعماري الزاحف الذي كان يخطط من أجل تسزيق الدولة العثمانية وايتاع الخلاف بين العرب والترك كعنصرين تجمعهما وحدة سياسية وفكرية واجتماعية واسقاط الخلافة الاسلامية كقوة جامعة للمسلمين .

ولقد كانت دعوة الجامعة الاسلامية قسما بين السلطان عبد الحميد وجمال الدين الأفغاني ، أما السلطان عبد الحميد فقد حمل لواءها منذ تولى الحكم كمحاولة لتجميع مسلمي العالم كله مع الدولة العثمانية في وجه الفقود الغربي الذي كان قدد بدأ يسيطر على كثير من أجزاء البلاد الاسلامية ".

اما جمال الدين الأغفاني ققد كان يطبع في تحرير قطر من الأقطار الغربية ليكون منطلقا للوحدة الاسمالامية وكان يركز على مصر بالذات في همذا المجال ، فلما سقطت مصر في قبضة النفوذ الاستعماري البريطاني عام ١٨٨٢ رأى أن يدعم دعوة عبد الحميد الى الوحدة الاسلامية الجامعة، وانتقل الى استأنبول من أجل هذا الغرض غير أن حوائل كثيرة حالت دون تحقيق همدغه الله أهمها ، مزاجه النفسي وطابعه الفكري كداعية ومفكر ويا شاب حركة السلطان عبد الحميد من معوقات وضغوط .

غير أن النفوذ الاستعمارى ومن ورائه الصهيونية العالمية كانا يعملان في اصرار وعنف على اسقاط السلطان عبد الحميد كوسيلة لاسقاط دعوته، وقد تمكنا من ذلك عام ١٩٠٩ حيث تولى امر الدولة العثمانية اولياءالماسونية والنفوذ الاستعمارى من زعماء الاتحاد والترقى الذين اعدوا الدولة للسقوط والتمزق الكامل بتسليمهم طرابلس الغسرب لايطاليا، والسماح اليهود بالاتامة في فلسطين ، ودخول حرب العالمية الأولى مع الألمان مما مهد لقيام حركة مصطفى كمال التي كانت المرحلة النهائية في القضاء على الطابع الاسلامي في الدولة العثمانياة بالغاء الخالفة والتحول الى دولة علمانية غربية ،

#### الجنس

تستعمل كلمة « جنس » في الفكر العربي بمفهومين: مفهوم (الجنس) من الدم والقبيلة و ( الجنس ) من الصلة القائمة بين الرجل والمراة ، أما الجنس بمعنى القومية فهو من خصائص الأمم ، والفكر الاسلامي يقبله ، بمفهوم له مخالف لمفهوم الغرب، فهو لا يعلى من شأنه اعلاء شأن العنصرية الفالية المصارعة بل يراه وسيلة لتلاقي الأمم على حد قول القرآن ( ياأيها الفالس انا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، ان الكرمكم عند الله أتقاكم ) .

وقد استعلى نداء الجنس بوصية العرق والعنصر استعلاء شديدا وتحرك في دوائر مختلفة اولها استعلاء الجنس الأبيض بوصفه صاحب الحضارة وقيد حاول الاستعمار ان يبرر سيطرته على الأقطار الاسلامية والأفريقية والآسوية بأنه جنس متفوق وتلك أجناس متخلفة ، وان اليه وحده أمانة الحضارة وتمدين الأمم ، وقد كذبت الوقائع هذا الادعاء فقيد كشف الأوربيون والغربيون عن دخيلتهم التي تقرم على ازدراء عجيب للشعوب الملونة وخاصة اذ ساموها سوء العذاب وعملوا على الابتاء على جهلها وضعفها واستنزاف مواردها .

ثم ظهرت نزعات استعلاء الجنس في صيحة الجنس الآرى والجنس السامى ومحاولة المفاضلة بينهما وهي صيحة مرتبطة بالدعوة الأولى ، ثم كانت دعوة الجرمان الى سيادة الدم الألماني وغيرها من الدعوات ، وفي السنوات الأخيرة علت دعوة اليهود الى ما اسموه شعب الله المختار ، وقد كانت حرب الأجناس هي صيحة الاستعمار اساسا حين حاول اخراج الأمم من اثوامها الفكرية والروحية والنفسية القديمة التي كانت تقوم على وحدة الفكر ، فأثار دعوة العسرق والعنصر فظهسرت دعوة القومية الفسيقة والاقليمية والسكيان الخاص ، وكلها دعوات ألماد منها الاستعمار والنفوذ والاجنبي حيث استطاع السيطرة على الشعوب والأمم وحال بينها وبين الاجناس أن أجناس البشر على اختلاف الواتها متساوية في قدراتها الأجناس أن أجناس البشر على اختلاف الواتها متساوية في قدراتها

الفعلية والفكرية واسقطوا مختلف نظريات التفرقة بين الاجناس التيحاول بها الاستعار والنفوذ الاجنبي قرض سيادته .

أما معهوم الجنس بوسفه الصلة بين الرجل والمراة ، غان الاسلام ينظر اليه بغير تعقيد ولا يثير حوله الأزمات خلافا لنظرة الفكر الغربي اليه، لأنه يجعله من المباح في حدود الشريعة ، ويفسح له المجال في العمل ، ويضع له الضوابط التي تكمل له سلامة الاتصال وبعده عن التفسخ والاضطراب والأزمات ، ويتول الإمام ابن قيم الجوزية :

( ان الاتصال الجنسي تحفظ به الصحة وتتم به اللذة وسرور النفس وتحصل به مقاصده التي وضع لأجلها ) .

ولا ينظر الاسلام للجنس نظرة بعض الديانات الأخرى من أنه ثمرة خطيئة ولا ينظر اليه نظرة بعض الفلسفات من اطلاقه بغير ضوابطونظم، فالأسلام يأمر بالعفة أذا عجز الشاب عن الزواج ، وبذلك يكون الزواج هو المطريق المفتوح أمام الجنس الطبيعي السليم ، وذلك في مواجهة خطأ الفلسفات التي تدعو الى حصر الزواج في اضيق تطاق وتهنعه على بعض الزعماء الروحيين وتمنع زواج الأرملة والمطلقة .

وقد رفع الاسلام من شأن المراة وتنزيه لها عنان تكوناداة لمتعة الرجل (١) وذلك لأن الرجل الذي يمارس الجنس مع المراة دون أن يرتبط بها ولا إن يحمل اولادها اسمه انما يخفى احتقارا للمراة . فتحريم الزنا يعنى تحريم المتقار المراة - واكتمال الحرية الشخصية للرجل والمراة انما يكون بحق النواج ثم بحق الطلاق لا بالقفريط ولا بالاباحة الجنسية فليست الاساحف مرادغة للحرية ، وكما عبرت عقوبة الزنا عن احترام عميق للمراة وتقديق للجنس فان الطلاق يعنى حرية تصحيح الخطأ والبدء من جديد وانتاذ الأسرة بدلا من أن تسحق تحت حقد الفشل والكراهية .

<sup>(</sup>١) محمد جلال كشك : ( دراسة في فكر منحل ) .

ولقد ظهرت عن الفكر العربي الحديث نظريات ودعوات تعلى من شائل المعسن من الطعيفة المالية والتكليف على المعسن من الطعيفة المالية والتكليف على المعسن من الطعيفة المالية والتكارة الدمرة التي تبثها الماليونية والتي تحمل طابع الطم وضوراته ...

وكان أقوى من حمل لواء هذه الدعوة غرويد في دراسات النفس ولورنس في الأدب وسارتر في مذاهب الفلسفة ، ولما كانت هذه الدعوة لها خلفية نتصل بأهداف الصهيونية العالمية التي وردت في بروتوكولات صهيون التي تدعو الى تدمير الجنس البشري وتحطيم معنوياته فقد وجدت سبيلها الى الفكر العربي الاسلامي والثقافة العربية عن طريق غسروات المتغرب والنفوذ الأجنبي والاستعمار الفكوي ، وقد وجدت هذه الدعوات مجالا خصبا في الآدلب الأوربية والقصة الموافقية متاهب فرويد اساليما للشهدة والأدب المعاصر ومنه امتدت خيوط الى الأدب المعاصر ومنه المتدت خيوط الى الأدب المعامر ومنه المتدت خيوط الى الأدب المتدت خيوط المتدت المتدت خيوط المتدت المتدت المتدت خيوط المتدت المتدت خيوط المتدت المتدت خيوط المتدت المتدت

وتحمل نظريات الجنس دعوة مدمرة خطيرة التي التحلل والانطلاق والقضاء على مختلف الضوابط والقيم في مجال علاقات المراة بالرجل ، ويستهدف النفوذ الاستعماري والغزو الثقفي من هذا التركيز على هده المعاني في المحيط العربي الاسلامي نقيجة الساسية وهي : أن تدميرالجنس في امة من الأمم يضمن دمارها وانحلالها وزوالها ، والمعروف أن انحلال الحشيارات المختلفة في التاريخكله بهد ارتبط بالانحلال الجنماعي والأخلاقي. وإن الانحلال الجنمي الموجود الآن في قلب الحضارة الغربية الما هو علامة خطيرة من العلامات التي تشير الى نهاية هذه الحضارة .

# 2 16

الدعوة الى العالمية لها مفهوم انساني يبهر النفس ويعجب العقل، ولكن لكل مفاهيمه وموازينه ، والدعوة ألى العالمية في هدده المرحلة التي يجر بها المعلم الاسلامي والأمة العربية انما تستهدف اخطارا كبيرة على الأبهم في حالات الضعف أو حالات وقوعها تحت نفوذ الاستعمار إو تبل ان تتكامل قواهل ، وأن الدعوة التي الأمهية أو المعالمية في هذه المرحلة بالذات انما هي محاولة لتدويب الأمم ذات الحضيارات والثقافة المنهية أنها

حضارة الغالب وثقافته والقضاء على قدرتها في المقاومة لو التبير بكيانها الذاتي وشخصيتها الخاصة م فالمعالمية مذهب فلسفى ينكر حقيقة الأوطان ويرى أن انقسلم العالم الى أمم متعادية أو متناحرة مضاد للعدالة والأخوة الانسانية ، ومن شأن الفوارق الطبيعية والأخلاقية والاجتماعية والروحية والجغرافية والتاريخية واللغوية — وهي عميقة الجذور بعيدة الأصول في البشر الى درجة كبيرة — من شأنها أن تجعل قيام وحدة فكر أنسانية شاملة أمرا بعيدا بل مستحيلا « ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين » .

ومن الانصاف أن يقال أن هناك جوانب تلتقى نيها الأمم ، وأن هناك جوانب أخرى من المسير التقاؤها حولها ، وأهم هذه الجوانب المسيرة الأخلاق والعادات والآداب والمتقاليد والانواق والروح ، غليس عى الامكان القول بأن هناك خلقا ونوقا عالميا بل ليس هناك خلق ونوق أوربى ، ولكن هناك خلقا وأدبا ونوقا وروحا أنجليزية ومثلها غرنسية ومثلها روسية وللعرب والمسلمين خلق وتقاليد وآداب ونوق مختلف ، هذه الأمور هى من مقومات كل أمة ومنبع الهامها ويرجع هذا التباين الى عوامل كثيرة ذاتية من الدي الى الجنس الى البيئة الى الدين الى اللغة الى التاريخ الى السجابا والمنافر مما بجمل من الاستحالة التقاء الأمم عى العالمية .

ولا شك أن من وراء الدعسوة الى العالمسة اهداما يحبل لواءها الطامعون والأشوواء . فهنساك الدعوة المعالمية ثمت لواء الحضيارة الراسمالية ، وهنساك الدعوة الأمهية التى تحمل لواءها الماركية وهناك دعوة العالمية التى تطمع المههيونية على إتحقيقها ، وذلك بالسيادة على البشر جبيعها تحت لواء زعامة شعب الله المختار .

#### الوطنيـــة

برزت في العصر الحديث فكرة (الوطنية) كما برزت فكرة (القومية)، وظل الباحثون يضطربون في التفرقة بينهما وتحديد مفهوم كل منهما بحيث لايتداخلان ، وقد استقر الرأى على أن الوطنية تتصل بالأرض كما أن القومية تتصل بالعرق والدم والأمة ، فالمصربون حين يتحدثون عن مصر

أرضها وسمائها وكيان وجودهم فيها فهي وطنيسة ، وحين يتحبدثون عن أمتهم وأرومتهم وأعراقهم فهي قومية ، الأولى تتصل بأرض مصر والآخرى تتصل بالأمة العربية ، ولقد حاول النفوذ الاستعماري والتغيريب والغزو الثقافي بلبلة الثقافة العربيسة بهذه المصطلحات والقاء التعارض والمضادة بينها ، وأعلاء شأن الوطنية الضيقة ، ومحاولة جعلها قومية حتى تفصل المصربين عن العرب كو وكفائ فعل الاستعمال في مسورياً وفي المغرب وفي لبنان ، للحيلولة دون قيام فكر موحد قومي يجمع الأمة العربية في كيان واحد ، وأثارة خلافات قديمة بائدة ، والتركيز على ملامح طبيعية يختلف فيها كل قطر عن الآخر لخلق روح الاقليمية مرتبطة بتحويل الوطنية الى قومية ، غير أن هذه المحاولات عجزت عن أن تحقق هدفها ثم برزت نظرة شاملة من وراء انحراف دعوات الوطنية بالمفهوم الضيق ، أو القومية بالمفهوم الفربي ، تقوم على الترابط بين حلقات ثلاث :

نى الوطن الواحد : الوطنية بمعنى الأرض وهى تتعلق بالأرض مى كل قطر والقومية بمعنى الأمة وهى تمثل الوحدة العربية .

ووحدة الفكر في مجال الثقافة التي ترتبط باللغة والتاريخ والتراث في المصغر الواحد ؛ متألمري يرتبط بوحدة الأرفن الوطنية وبوحدة الأمة العربية ووحدة الفكرة الاسلامية ،

وكذلك العراقي والسوري والمغربي وهكذا

ولا سبيل الى الفصل بين الحلقات الشالات ، ولا سبيل لأن يتبل العربى انفصاله عن مصادر ثقافته ووحدته الفكرية ، ولا سبيل الى قبوله الوطنيسة المجردة من روح العروبة وما يزال الاسسلام عاملا أساسيا فى ارضية الوحدة الثقافيسة والقومية ، وقسد اسستحال أن تقبل الثقافسة العربية مفهوما للوطنيسة أو القومية مستوردا من تجربة الغرب ، فتلك تجربته الخاصة التى صاغها وفق ظروفه وعصره ومقومات فكره وتراثه العربية هى بالتالى قابلة لفرضها على أمة اخسرى له فكرها وله مقومات وليست هى بالتالى قابلة لفرضها على أمة اخسرى له فكرها وله مقومات

شخصينها وكيانها ونوقها ومزاجها وتراثها الخسالس الذي كونت اعصر طويلة خلال اربعة عشر قرنا ، وقد عجزت قوى التغريب عن صهر الثقافة العربية في قوالبها التي ارائت بها أن تصهرها في بوتقة الفتافة العالمية ، أي ثقافة الاستعمار المسيطر نفسه .

#### الاتحاديون وليس السلطان عبد الحميد

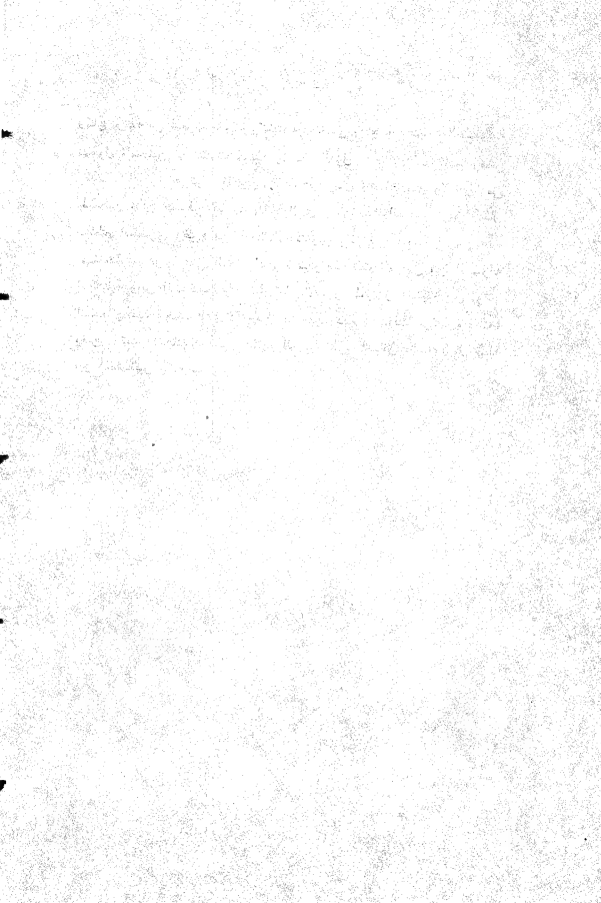
هناك خطأ ذائع وشائع ، هو أن الدولة العثانية هي التي اساعت الي العرب وعلقتهم على المشائق وأوجدت الفرقة والخلاف ، وكانت سببا فيما ترتب على ذلك من سيطرة فرنسا وانجلترا على الشام بأجزائه الاربعة ( قلسطين والأردن وسوريا ولبئان ) وكذلك العراق وذلك بعد الحرب العالمية الأولى ١٩١٨ وبعد أن أتنق العرب مع مريطانيا على اتتامة نولة عربية تظير تأييدهم لها .

والحق ان الدولة العثمانية كلمة مبهمة عامة ، والحقيقة أن احزب تركيا الفتاة المسمى الاتحاد والترقى ) الذي تولى السلطة من عام ١٩٠٨ حتى عام ١٩١٨ هو الذي دمر العلاقات بين العيرب والترك بدعوته الى الطورانية ومحاولته عتريك العرب والقضاء على لفتهم وتعليق زعمائهم على المنتق عام ١٩١٦ .

والاتحاديون جماعة سرية كانت بايعيال من النفوذ الاستعبارى والمنظمات الماسونية العالمة لحساب الصهيونية العالمية ، تعتل على اسقاط السلطان عبد الحميد حامل لواء الدعوة الى الجامعة الاسلامية ، وتعد العددة لتمزيق الدولة العثمانية وتسليم الاجزاء العربية وغير العربية منها الى الدولة الأوربية على النحو الذي وقع مقسلا وذلك باعلاء طسابع التوجية التركية والعنصرية الطورانية .

لها المسلطان عبد الحميد فقد كان بدعو اللي توسيح جبهة المقال على النفوذ الاحتيى وذلك بريط مسلمي لسيا وافريقيا بالدولة العشانيسة

وكان موقفه من العرب مشرفا وكانت اجابته في مواجهة تحديات الصهيونية لدخول فلسطين من اشرف ماقاله رؤساء الدول وزعماء الأمم عندما رفض رفضا باتا اغراء هرتزل بالملايين من الذهب وقال ( تقطع يدى ولا افرط في فلسطين ، ان فلسطين ليست ملكا لبلادى ولكنها ملك العرب ) ولكن أمثال ساطع الحصرى وغيره من الباحثين المتأثرين بأغراض خاصة يطوون هذه الصفحةويموهونها على النحو الذي لا تبدو فيه تلك الفوارق بين الدولة العثمانية وبين الاتحاديين واضحة كما يطمسون الفوارق الدقيقة بين موقف السلطان عبد الحميد الذي دافع عن فلسطين ودفع ثمن ذلك عرشه وحيانه، وبين موقف الاتحاديين الذين علقوا العرب على المشائق فقطعوا كل صلة بين العثمانيين والعرب .



# الباكاتامِن

# الكتب والمؤلفات

الف ليلة وليلة عبقرية الحضارة العربية شمائل المصريين المحدثين تاريخ الحضارات العام الأغساني الجام العوام في علم الكلام البيان والتبين روح الاسسلام المنون به على غير أهله بنسدلي جوزي الأمامة والسياسية الدين بين السائل والمجيب النجد محمد رسول الحرية دائرة المعارف الاسلامية مسألة الحسين شهيدا يقظلة المسرب العبقريات الموسوعة العربية المسرة الفلسفة القرآنيـة تحسرير المرأة كتاب الله ( العقاد \_ مصطفى حديث الأربعاء محمود ) الأخلاق عند الغزالي حياة محمد على هامش السيرة تفسير عصرى للقرآن في الأدب الجاهلي

Adams 1 -The state of the s 

- May Property of Sight of the Sight Consider the Sight of the Sight o

那种人的人物的人的人物的人的人

من اخطر شبهات التغريب محاولة اعتبار كتاب (الف ليلة ولينة) مصدرا تاريخيا مبثلا لحياة المعالم الاسلامي ، فقد جرت محاولات متعددة لاغتبار القصص الذي تضمه ألف ليلة مبثلا لحياة العرب والمسلمين بصفة عامة بينما تكشف اتل مراجعة لمصادر ألف ليلة عن أنه تراث أيراني وهندي سابق للاسلام ، وأنه لا يمثل بحال صورة المجتمع الاسلامي العربي ، أو مفاهيم الفكر العربي ، وقد حكى المؤرخ السكير المسعودي المتوفى ١٥٩م (المترن الثالث الهجري) في كتابه (مروج الذهب) عن وجود كتاب تديم بألفارسية أو بالفهلسوية يحكي عن ملك وعن بنت وزيره (شهر زاد) وخادمتها دين زاد وقد الشار اليه ابن النديم مؤلف الفهرست المتوفى ٥٠٥ه مجملا ، وقال أنه كتاب الحماتة والسيئات، كما أشار اليه المؤرخ القرطبي، وقد كالت كل أشارات تحمل طابع الرفض وقد كالت كل أشارات المؤرخين المسلمين اليه الشارات تحمل طابع الرفض والاحتمان والمنص على أنه مصدر ساقط في انظار العلماء والباحثين على حد عبارة الدكتور سنيتي كمارجترجي في مجلة ثقافسة الهنسد ( ينساير حد عبارة الدكتور سنيتي كمارجترجي في مجلة ثقافسة الهنسد ( ينساير حد عبارة الدكتور سنيتي كمارجترجي في مجلة ثقافسة الهنسد ( ينساير حد عبارة الدكتور سنيتي كمارجترجي في مجلة ثقافسة الهنسد ( ينساير عار) .

ومعنى هذا : أن لحكاب الف ليلة أصلا كان سابقا للاسلام وأن مصدر و أساطير هندية وغارسية ، وقد ظل العرب يتنافلونه بعد ترجبته كونسيلة من وسائل الترف ويضيفون اليه مكايات جديدة ، كما أضيفت اليه عى المعود المختلفة وآخرها عهد دولة الماليك ومسامرات أهل بغداد والقاهرة .

ومن هنا نرى خطر الاستعانة به كمصدر لدراسة حيساة المجتمع الاسلامي بل على حد اتجاه بعض الستشرقين ودعاة الغريب من اعتباره مصدرا وحيدا في رسم صورة زائفة ،

ومما يذكر أن أول من أبدى اهتماما أزاء الف ليلة وليلة هو جاسوس انجليزى مفامر (ريتشارد بيرتون) عام ١٨٨٣ وهو واحد من أولئك الذين

كانوا يتخفون في زياراتهم للبلاد العربية ويلبسون العباءة العربية امثال لورنس وفيليبي وكان يطلق على نفسه في دمشق الحاج عبد الله والمعروف أنه تصرف في النقل على النحو الذي يخدم اهدافه .

ومن الحق أن يقال أنه مهما تكن صورة الحياة التي ترسمها الفليلة فهي. ليست قطعا صورة المراة العربية أو المسلمة ، فقد غير الاسلام نظرة المراة الى الحياة كما غير واقعها تماما فلم تكن في مفهومه ولا في مجتمعه الاصيل اداة جنس أو مصدر غليات حسية ، كما كانت في مفهوم المجتمع الوثني أو الحاهلي ، وحتى بعد أن أضطربت الحياة في المجتمع الاسلامي فقد ظل هناك فارق واضح وحاجز كبير بين ماكانوا يسمونها (الغانية) وبين ذات الصون والمعانف.

وقد حوى الف ليلة صورة مشوهة عن المجتمع العسربي الاسلامي يزيد في زيفها ان قصصه قمثل امما مختلفة وعصورا متبشاينة وان الجائلية الأكبر هنه كان موجودا قبل الاسلام ، وقد اضداف المترجمون الغربيون بالقصد العبد بالقصد العبد بالقائم على التعصب والخصوبة ، اضافوا التي بشاعة الصورة التي يجلها السكتان اضافات زادته فساؤا، فقد اشار ( فالان ) المستشرق الفرنسي الذي ترجم الف ليلة لأول مرة عام ١٧٠٤ م يانه (فرنج) المستشرق الفرنسي الذي ترجم الف ليلة لأول مرة عام ١٧٠٤ م يانه (فرنج) السكتاب ليلائم ذوق قارئه وانه ركز على صور الرفاهية والترف واقه عبد الى رسم ما سماه ، صورة الشرق الحيواني ،

وكان أن أستقى من هذه الترجمة باحث آخر هو المستشرق (إين) أرضية كتابه ( وكذلك الف كثيرون ) عن المجتمع الاسلامي اعتمادا على هذه الصورة ، وقال ريتشرد بيرتون ( الانجليزي) في مقدمة ترجيته لآلف ليلة أنه أنما أراد منها أن يتعرف مواطنوه مما فيه السكفاية على طباع المسلمين وعاداتهم وأخلاقهم ليكون لديهم الحنكة الضرورية لحكم المسلمين الواقعين ضمن أمبر اطوريتهم .

وقد اخطأ هذا المنتشرق عن تقديم هدده الحدورة للمستعبرين لأنها المستعبرين لأنها لاتمثل المسلمين والعرب منقريب أو بعيد في كذلك فقد اخطأ المستعبرون على الاعتماد عليها كأساس لمعرفة اخلاق المجتمع الاسلامي المختلف عن ذلك اختلافا كبيرا .

#### شمائل المريين المددثين

يمثل نظرة رجل غريب عن مصر والشرق رسم صورة لجنمع مصر في المهد الذي أعقب الحميلة الفرنسية واهتم برصيد الناحية الاجتماعية والعادات والتقاليد بهدف مبيت أشار اليه مي المقدمة حين قال أنه أراد أن يجعل مواطنيه الاتجليز أحسن معرفة للطبقات المختلفة في أمة من أهم أمم العالم وهو من أسوأ الكتب التي وضعت للطعن في قدر المصريين والعرب والمسلمين ومن قسدر حضارتهم ومجتمعاتهم ومهمتهم الأساسية هذا الكتاب الذي الفه المستشرق ( ادوارد وليم لين ) وقصد فيسه الى التقاط كل ما يتعلق بالعادات والخرافات والأساطير ومحاولة تلفيقها في صورة زائفة يراد بها تقديم صورة للمجتمع المحرى ٤ وهي صدورة ليسن، فيها شيء من الحق أو الانصاف وليس فيها أي قدر للصدق أو التحقيق العلمي . وكان ادوارد لين قد قسدم الى مصر عام ١٨٢٥ لدراسية آثار المصريين القدماء ، واتخذ له منزلا مي بعض الأحياء الشعبية وادعى الاسلام وأطلق على نفسه اسم منصور المندي وليس ملايس الاتراك الا وبذلك أحاط نفسه بجو من الثقة مكنه من خداع الوطنيين وتحقيق هدفه في تجميع خيوط وهمية نسبها إلى الاسلام نقد اخذ يتصل بالطرق الصونية وموالد الأولياء ويجمع ما يردده المسامة من احاديث الخوارق والخرافات والبدع ٤ ثم صنع من هذه كله دراسية في حيزاين كمرين كانت كسيا ضخما لدوائر الاستشراق مي أوربا إذ بلغ الاهتمام بها قدرا كبيرا وتناتلتها اللغات المختلفة واعتبرت لدى البشرين والمستشرقين مرجعها يعتمدون عليه لا وقد عنيت دائرة المسارف الاسسلامية التي انشساها متعصبوا الاستشراق بهذا الكتاب واعتبرته مرجعا نهى تنقل منه هذه الخرافات على انها حقائق ، وقد حرى هدا المجرى من بعد ( احمد امين ) حين لبي نداء هؤلاء العتاة مى انشاء قاموس للعادات والتقاليد الشعبية ونقل كثيرا مما كتبه ( لين ) وجرى مجراه فكان ذلك من الأمور الخطيرة البعيدة عن التحقيق العلمي

هذا وقد حرف المرجم القصل الذي تحدث فيه المؤلف عن الدين الاسلامي وأحكامه ولم يحتفظ بأمانة النقل .

#### الأفساني

(الأغاني) كتاب أدبي في بضعة وعشرين مجلدا وضعه أبو الفرج الأصفهاني ليساهر به الأمراء والفارغين من المترفين في اسمار الليل ، ولم يقصد به الى العلم أو التاريخ ، وكان الأصفهاني في نفسه لنسانا رافضا لمجتمع المسلمين والعرب وله ولاء بالمولد وبالفكر جميعا الى خصوم المسلمين والباطنية والرافضة وغيرهم ، ولم يكن عمله هذا الا نوعا من الحرب العنيفة التي شنتها الشعوبية على الاسسلام والمسلمين والعرب رغبة في هدم فكرهم كوسيلة الى هدم مجتمعهم ،

ولقد حرص التغريب واصحاب نظرية النقد الأدبى الغربى الوافدة على التناء الأضواء الساطعة على هذا الكتاب واحيائه واعتباره مرجعا في الدراسات الأحبية ، ومصدرا لتصوير المجتمع الاسلامي ، وكان الدكتور طبه حسين جزاه الله أبرز من دعوا الى ذلك والحوا عليه غقد عمد الى الاغانى نفسها فاستصدر اعتمادا على قصصها احكاما زائفة على مجتمع المسلمين وتاريخهم أراد بهما المساهمة في عملية التغريب الضحة التي كانت تجرى في الفلاهينات من هذا القرن ،

غير أن أقل مراجعية لسيرة الأصفهائي تسكشف عن أنه كان من الشعوبيين ، وقد عرف بالتحايل والاغسراق ، والنبت كثير من الباحثين والمؤرخين أنه لم يكن مؤرخا .

واكدوا ان كتابه لا يصلح لأن يكون مادة تاريخ ، وانبسا هو جبساع لقصص وجدها في الكتب والأسواق واراد بها ان يسجل للاغاني والمفتين وهو جانب واحد من حيساة المجتمع الاسلامي الحافل بالجوانب السياسية والاجتماعية والفقهية والصوفيسة ، وقسد شهد عليه الكثير من معاصريه ومؤرخيه بالانحراف ودمغة المؤرخ البوسقي تدمغه بشهادة في نظر العلماء كمصدر موثوق به اذ قال « أن أبا الفرح أكذب الناس لأنه كان يدخل سوق الوراقين وهي عدة من الدكاكين مملوءة بالكب قيشتري منها شيئا كثيرا من المسحف ويحملها الى بيته ثم تكون رواياته كلها منها » وذكر عنهصاحب معجم الأدباء ( ج ٥ ص ١٥٣ ) قوله :

(كان شائع في معاقرة الغمر وعب الغامان ووصف النساء شأن الشيعراء والإعماء الغين كانوا في عضره أو قبلة ، حيث يقسم دهاتين الخمارين وجلهم من النسخاري واليهود والصابئين والمجوس ، وقد عرف بمعاقرته للخير ولم تكن له عفاية بتنظيف جسمه وثيابه ) .

وقال عنه الصابى فى كتابه الذى الفه فى أخبار الوزير المهلبى الوكان أبو الفرج الاصفهائى وسخا قذرا لم يغسل له ثوبا منذ فصله الى أن قطعه وكان الناس يحذرون لسانه ويتقون هجاءه ، ويصدون عن مجالسته ومعاشرته على كل صعب من أمره لانه كان وسخا فى نفسه وثوبه ونعله ) .

وحكى المتاضى ابو على المحسنى التنوخى في كتابه نشوار المحاضرة:

« أن أبا الفرج كان أكولا نهما وكان أذا أطل الطعمام وثقل على
معدته تناول خمسة دراهم علفلا مدقوقا ولا يؤذيه ولا تدمع له عيناه وبعد
ساعة أو سامتين ينصد » .

ولست ادرى كيف يصلح مثل هذا الكاتب مرجعا في نظر الباحثين، أو يمكن أن يؤتين على رأى أو قول ، ولقد عودتنا منساهج الفكر العربى الاسلامي أن ننظر إلى الكاتب قبل أن ننظر إلى كتابه فان وجدناه أمينسا كريما موضع تقدير النساس بالصدق والحق قبلنا منه والا رقشتا ما يقده ولو كان صسادقا في بعضه و وقد أشار الدكتور زكى مبسارك في كتابه (النثر الفني في القسرن الرابع الهجري) إلى مكاتة الأمسئهاني وكتابه الأغاني في بحث مطول نجتزيء منه قوله : (وشهرة الاصنفهاني وكتابه مستفيضة وانها أريد هنسا أن أنص على ناحيتين في الأصنفهاني وكتابه لم أجد من تنبسه لهما من الباحثين ، ولهاتين الناحيتين أهبية عظيمة في مهم الحياة الأدبيسة وسيكون لهما أثر عظيم في دعوة المؤلفين إلى الاحتياط في يرجعون إلى كتاب الأغاني يلتمسون الشواهد في الأدب والتساريخ حين يرجعون إلى كتاب الأغاني يلتمسون الشواهد في الأدب والتساريخ (الناحية الأولى) خاصة بالأصفهاني ، تلك الناحية هي خلقه الشخصي كان لهذا الجانب في تكوينه الخلقي أثر ظاهر في كتابه ، غان كتاب الأغاني

احنل كتاب باخبار الخلاعة والمجون ، وهو حين يعرض للكتاب والشعراء يهتم بسرد الجوانب الضعيفة في اخلاقهم الشخصية ويهبل الجوانب الجدية اهبالا ظاهرا ، يدل على أنه كان قليل العناية بتدوين أخبار الجد والرزانة والتجبل والاعتدال ، وهذه الناحية من الاصفهاني أفسدت كثيرا من آراء المؤلفين الذين اعتبدوا عليه ، ونظرة فيها كتبه جرجي زيدان في كتابه تاريخ آداب اللغة العربية وما كتبه الدكتور طه حسين في حديث الأربعاء تكفي للاقتناع بأن الاعتباد على كتاب الأغاثي جر هذين الباحثين الى الحط من أخلاق الجماهير في عصر الدولة العباسية وحملها على الحكم بأن ذلك العصر كان عصر فسق وشك ومجون ،

« ولا شك أن اكثار الأصفهاني من تتبع سقطات الشعراء وتلمس هنوات الكتاب جعل في كتابه جوا مشبعا بأوزار الاثم والغواية وأذاع في الناس فكرة خاطئة هي اقتران العبقرية بالنزق والطيش .

The state of the

(اما الناحية الثانية) فهى خاصة بكتاب الأغانى تلك الناحية هى نظم ذلك الكتاب ، ففى مقدمته عبارات صريحة فى الدلالة على أن مؤلفه قصر اهتمامه أو كاد على امتاع النفوس والقلوب والأنواق ، فهو كتاب أدب لا كتاب تاريخ ، واريد بذلك أن المؤلف أراد أن يقدم لأهل عصره 'كبر مجموعة تغذى بها الأندية ومجامع السمر مواطن اللهو ، وأنه ليحدثنا فى المقدمة بأنه أتى في كل فصل من كتابه بفقرة أذا تأملها قارئها لم يزل متنقلا بها من قائدة إلى مثلها ، ومتصرفا فيها بين جد وهزل ، وأخبرنا بعد ذلك بأنه أهتم بالغناء الذي عرف له قصة تستفاد وحسيباً يستحسن وقال ذلك بقوله « أذ ليمن لكل الأغانى خبر نعرفه » .

وقال زكى مبارك : والخطر كل الخطر ان يطبئن الباحثون الى أن روايات الأغانى قيمة تاريخية وإن يبنوا على اساسها مايشيرون من حقائق التاريخ ولاسيما وأن صاحب الاغانى يصارحنا بأن « في طباع البشر الانتقال من شيء الى شيء والاستراحة من معهود الى مستجد » -

و هكذا تبدو صورة كتاب الأغاني على حقيقتها أمام الباحثين .

#### البيسان والتبيين

واجه كتاب البيان والتبين للجاحظ حملة عاصفة من النقد والتجريح من كاتبين شميرين هما سلامة موسى وطه حسين بينما حظى بعض كتب الجاحظ بتقدير هذين الكاتبين ، وهذا موضع الغرابة التي تكشف عنها عناصر هذا الكتاب ،

« فنقطة الانطلاق في هذا الكتاب هي مواجهة دعاة الشعوبية وتوضيح ما للعرب من مزايا في لغتهم وبيسانهم وبديهيتهم وسرعة خاطرهم وذلك ان المقاضلة بين العرب وسواهم في هذا الباب كانت من المسائل التي عني بها الشعوبيون وخصومهم وخاصة في مجال الخطابة » فقد دافع الجاحظ عن العرب وبيانهم وتكلم عن الخطابة عندهم والكتابة وعن شعرهم ولهجانهم ونوادرهم ومناظراتهم ورويتهم وبديهتهم ، وذكر عددا من سعرائهم وخطبائهم وكابهم وأشار بما جبل عليه العرب من بلاغة وتوة على ضحة في بواديهم وحوافزهم ، ويتمثل هذا الجزء الذي أزعج دعاة التغريب ( وهسو الجزء الثالث ) الذي أطلق عليه : الشعوبية ومن يتحلى باسم السيوية وتسد وصفهم بذلك لأن ظاهر دعوتهم كانت المطالبة بالتسوية بين المنصر العربي والعناصر الأخرى بعد أن بين آراء الشعوبية ومزاعمهم ورد عليها فبين والعناصر الأخرى بعد أن بين آراء الشعوبية ومنطق لا أصحاب خطابه وأن البونانيين أنما كانوا أصحاب علمية ومنطق لا أصحاب خطابه وأن الهنود كانوا أصحاب حكمة وأدب ، وأنه لم يشتهر بالخطابة حتا الا العرب والفرس ثم فرق بين خطابة الفرس وخطابة العرب .

وقال أن كل كلام للفرس وكل معنى للعجم أنما هو عن حول فكرة وعن أجتهاد وخلوة ، وكل شيء للعرب أنما هو بديهية وأرتجال وكأنه الهام وليست هناك معاناة » .

### الضنون به على غير أهله

نسب الى الامام الغزالى كتاب يطلق عليه اسم « المضنون به على غير أهله » وقد كتبت المصادر المختلفة هذه النسبة وفي مقدمتها ما ذكره السيد المرتضى الزبيدى في شرح الاحياء قال : اعلم لنه عزى الى الشيخ كتب منها ( المضنون به على غير أهله ) ، قال ابن السيكى : ذكر ابن

الصلاح أنه منسوب أليه ، وقال معاذ إلله أن يكون له ، وبين سبب كونه مختلفا عليه والأمر كما قال وقد اشتمل الكتاب المكنوب على الفزالى على التصريح بقدم العالم ونفى علم القديم بالجزئيات وفى ( السامرة ) لحيى الدين عربى : أن هذا الكتاب من تأليف على بن خليل السبيتى ، وكذا صرح صاحب تحفة الارشاد بأنه موضوع عليه ،

#### الامامة والسياسة

تردد أن كتاب الامامة والسياسة هو من تأليف ابن قتيبة وهو من الخطاء الشائعة ، التى نقلها الوراقون حين طبعوا مثل هذا الكتاب ويؤكد خطأهم عدد من الثقاة المحققين ويقول السيد محب الدين الخطيب رحمه الله:

« كتاب الامامة والسياسة : لقيط مجهول النسب ، وابن تنييسة برىء منه ولم بذكر له مترجموه كتابا بهذا الاسم ، واسلوب القول غيسه يخالف اسلوب ابن قتيبة في كتاب ( المعارف ) وفي سائر كتبه ، والكتاب يشمر بأن مؤلف كان بدمشسق وابن قتيبة لم يخرج من بغداد الا الي الدينور ، والمؤلف يروى عن ابى ليلى ، وابو ليلى كان قاضيا بالكوفة قبل مولد ابن قتيسة بنحو مائة وعشرين سفة ، ويذكر فتح موسى بن نصير لراكش وهذه المدينة شيدها يوسف بن تاشفين بعد ابن فتيبة بمائة سنة ، فيتاب الامامة والسياسة لا يجوز لمؤلف أن يجعله من مصادره » :

#### النحد

تاموس المنجد : يشتمل على تاموسين : تاموس للألفاظ اللغوية ، وهــذا ليس موضع المناقشة الآن ، وتاموس اطلق علية (معجم الآداب) اعداد غردنيان توتل وهو القاموس الحافل بالأخطاء والشبهات ، والذي عرض له عديد من الباحثين ، وكشفوا عن اخطائه وفي مقدمتهم العــلامة عبد الله كنون الذي نشر في مجلة دعــوة الحق المغربيــة اكثر من عشرة فصول عنه تضم اكثر من أربعمائة خطأ شائع : تاريخي وعلمي ، وقــد قرات أولى تخطئة لمنجد في مجلة الفتح عام ١٩٢٦ و١٩٢٧ وقــد احمى عبد الستار غراج على مجلة الفتح عام ١٩٢٦ ولغويوجغرافي عبد الستار غراج على مجلة العربي للمنجد مائة خطأ تاريخي ولغويوجغرافي

من الأخطاء الصارخة ( مما يجب أن يحذف أو يصحح أو يصاغ بطرية ... تبرئه من الشك والإبهام ) .

وأشار الى أن المؤلف قد اعتمد على دائرة المفارف الاسلامية التى وضعها كبار المستشرقين ، وعلى كتاب التمدن الاسلامي لجرجي زيدان وعلى كتاب بروكلمان وكلها متقوضة .

وأسوا مانى القسلبوس مادة « محمد » وهى في عبارتها تنضح بالتعصب والحقد ونساد المنهج والبعد عن العلمية والإنصاف .

يتول \* « محمد نبى المسلمين من بنى هاشم تزوج من خديجة ورزق منها غاطمة ، دعا الاعراب الى الاسلام وانتصر على المكيين في بدر ولكنهم غلبوه في أحد غداربهم في حنين ودخل مكة ظافراً » .

ولا شك أن تبايوس المنجد من اخطر القواميس التي في كل الأيدى والمحملة بالأخطاء وخاصة فيما تحاول أن تدخله الى الالفاظ العربية من مصطلحات كنسية وطائفية ولاهوتية ، وهي الفاظ ليست عربيسة أصلا فضلا عن أنه يفسرها تفسيرا لا يتفق مع مفاهيم الاسلام .

### دائرة المسارف الاسسلامية

وضعت دائرة المسارف باللفات الأوربية في دوائر الاستعمار والاستشراق والتبشير بهدف اساسي هو أن تكون مادة في أيدى الخبراء والمبعوثين الذين ترسلهم دوائر وزارات الاسستعمار الى عالم الاسلام والعروبة ، ولذلك فهي تنضح بالحقد والتعصب والشكوك والاضطراب وقد كتبها جهابذة التبشير والاستشراق وحملوها كل خصوماتهم واحقادهم .

وقد لفت الباحثون المنصفون النظر الى اخطاء دائرة المعارف عندما ترجمها نفر من الكتاب فى الثلاثينات فقد تصدى لهم اكثر من باحث منصف يعارض خطتهم ويطالبهم بتصحيح تلك الأخطاء فى صلب البحث ولكهم اكتفوا بالتعليق على هدده الشبهات فى الهوامش ففوتوا كثيرا من المقائق على القارىء المتعجل الذى لا يعنى بالرجوع الى الهامش ، وقدد اشار

العلامة غريد وجدى الى ظاهرة خطيرة في هذه الموسوعة وهي (سيطرة البدع الدخيلة في الدين الاسلامي على مواد الموسوعة باستفاضة مثيرة ، حتى ليظن الباحث انها من اصول الاسلام ) وقد أمعن مؤلفو الدائرة في تسخيلها وشرحها كأنها حقائق مقررة ، وبينما تسيطر هذه البدع على أنها من المعارف الاسلامية فان الاسلام بيرا منها وما جاء الا لحاربتها ، وأشيار العلامة وجدى الى « القصد المتعمد في الجمع بين اساطير البدع وحقائق الشريعة » وقال أن أكبر كتاب الدائرة تسيس مبشرون يهمهم أن يتحيفوا الإسلام لا أن يتصفوه وقليل منهم من يتصف بالشحاعة العلمية فيتغلب على عناص التعصب وليس كتاب الذائرة وحدهم من نفس النمط بل جل الشتغلين بالدراسات الاسطامية في الفرب لا يتجاوزون صناعة التبشير ومنهم « توماس باترك هيوز » ماحب قاموس الاسلام ، وهو مرجع متنادل لا تكاد تخلو منه مكتبة اوربية ، وقد قضى القس المؤلف في وظيفته التيشيرية بيلاد الهند بين المسلمين والبرهميين والبوذيين أكثر من عشرين سنة ؛ وجمع ونشر معجمه هداية للموظفين الانجليز الذين يتولون الحكم ببلاد الهند في أواخر القرن الماضي ومساعدة للمشرين بالسيحية ممن يحاولون علماء الاسلام وللباحثين مى الأديان المقارنة .

ومن المصادر التي اعتمدتها دائرة المعارف (كتاب شمائل المصريين) الذي كتبه المستشرق ادورد وليم لين عام ١٨٢٥ عن المصريين وقد اصبح هذا الكتاب أحد المراجع الهابة لمؤلفي دائرة المعارف ينتلون عنه الخرافات وكأنها حقائق ، وقال أحدد أمين : أن نظرة المستشرقين في دائرة المعارف هي نظرة خاصة يختلف عن النظرة التي ينظرها المسلمون وبعضهم كان منفصوبا يمزج تعصيه ببحث كما فعل الأب لامنس في بعض ماكتب ،

وقال العلامة تقى الدين الهلالي : ان في دائرة المسارف الاسلامية اخطاء ودسائس كاشئة عن التعصب الأوربي ، وفي بروكلسان مثل ذلك واقيح ، وقد وجه دكتور محمد يوسف زايد النقد الى دئرة معارف البستاني فقال : ان الدائرة بشكلها الحاضر لم تحقق ماهدف اليه ناشروها وماينتظره منها القارىء العادى الذي لايستطيع أن يطمئن الى دقة معلوماتها كما أنه لا يجد في كثير من موادها المرابط بين الأجزاء السذى يسبغ على المسادة

وحدتها كما أنه أيضا لا يجد المراجع الضرورية لبحثه فضلا عن المتخصص الذي لا تروى مواد الدائرة غلته بطبيعة الحال .

# يقظه العرب

يقظة المرب ليورج انطونيوس من الكتب الخطيرة التى يجب المقر الشديد في الاعتباد عليها في كتابة تاريخ المرب والاسلام الحديث ، وقد اشار بعض المستشرقين ودعاة التغريب بالاعتباد عليه فأفسد كثيرا من أبحاث الباحثين ، وأن المراجع لوقائع حياة جورج انطونيوس لايدهش من أن يكون كتابه خدمة للتيارات التغريبية وتركيزا على الوقائع المشبوهة من أن يكون كتابه خدمة للتيارات التغريبية وتركيزا على الوقائع المشبوهة فهو من مواليد دير القمر بلبنان ومن خرجيي كلية فكتوريا بالاسكندرية ومن رواد جامعة كبردج ، وكان ملتحقا بدائرة المسارف في حكومة الاحتسلال البريطاني في فلسطين ، شائه في هذا شأن نجيب عازورى ، الذي يركزون على كتابه ( يقظة الأمة العربية ) .

وقد غالى انطونيوس فى تصوير الدور الذى لعبته التجمعية الطهية السورية التى إنشاها النفوذ الاستعمارى داخل الكلية السورية الاتجينية والذى عده عاملا اساسيا فى نشوء القومية العربية بينها كان الانصاف يقتضيه أن يعتبر هذه الجمعية السرية هى أول عامل محرك لدمع اللبنانيين الى الانقضاض على الدولة العثمانية والمطالبة بحكم خاص تحت نفوذ الدول الأجنبية وخاصة فرنسا ، وأن رفع لواء العرب فى هذا الوقت لم يكن من أجل وحدة العرب به من أجل الانقصال عن دولة الخلافة .

وأبرز أخطائه الناشئة عن التعصب موفقة من السلطان عبد الحميد واتهامه بما هو منه براء ، والتنكر لموققه من الصهيونية ومن هرتزل وهو من أشرف المواقف ومن العسير أن يطلب من مثل جورج انطونيوس في ثقافته وعقائده الدينية والفكرية أن ينصف الدولة العثمانية أو السلطان عبدالحميد، ولقد كشفت الوثائق الكثيرة التي ظهرت في السنوات الأخيرة من الحقائق مايجعل السكثير مما ذهب اليه انطونيوس زائفا وخاطئا وأبرز أخطائه أن اعتبر ناصف اليارجي وبطرس البستاني مبدأ اليقظة العربية قضلا عن الساعته الى عبد الرحمن الكواكبي ، من أجل هذا كله أصبح كتاب يتظلة العرب من الكتب التي تقرأ بحذر ولا تؤخذ على أنها من الصادر العلمية ،

# الوسوعة العربية المسرة

وجهت الى الموسوعة العربية الميسرة نقدات شتى وجملة ماقيل عنها انها دائرة معارف لجنبية ( هي في الواقع دائرة معارف كولومبيا ) قدترجمت الى اللغة العربية دون تقدير للتاريخ العربي الاسلامي وحقائقية ودون تقدير حاجة البلحث العربي ، فهي لا تحمل مطلقا أي وجهة نظر عربية ليا تناولته من موضوعات ، وهي تتنكر اساسا للسنة الهجرية والتاريخ الهجرية والتاريخ الهجري في كل ماتورده من مواد وخاصة فيما يتعلق بعصر النبي والخلفاء.

غاذا عرضنا للمواد الاسلامية وجدناها ضعيفة جدا وماترة ومدرسية الى ابعد حد وليس بها من السعة والعمق مانجده من المواد التي لا حاجة للباحث العربي بها ، هذا بالاضافة الى غلبة طابع السيطرة الصهيونية على المواد وخاصة فيما يتعلق بفلسطين وتاريخ الأديان .

ومن المتارنة بين مادة مسجد ومادة مسرح تجد أن السجد مسد كتب عنه خسسة عشر سطرا بينما كلب عن المسرح ١٧٠ سطرا .

وتصويرها لمادة شريعة ، ومادة صلاة ، ومادة صدوم هو تصدوير بدائي وساذج ،

وتضم الموسوعة بعض المواد التي اعتمد غيها على الاسرائيليات والموايات التي تضمها الكتب غير العلمية كمادة اسرائيل، واسوا ما في الموسوعة انها تحمل وجهة نظر اليهوية على مختلف المسائل ، فهي تحاول أن تفرض على المياحث المربى مفهوما خطيرا بالنسبة لفلسطين لا يتفق مع حقائق التاريخ ،

ومن عجب أن باب الأديان والمقائد قد حرر تحت اشراف ابراهيم مدكور وأحيد غوَّاد الأهواني وغيرهم ، وأن تلة من الكتاب المسلمين والعرب فكرت استهاؤهم في المقدمة كيحررين لفصول الموسوعة .

الإدائقة الإراهيم عبد النافر النازلي الفقي الدائين أه الأرسار) إنام مناويتم وش**قلي للايون وعيّا**لفيد.

كان لسكتاب تحرير الم الذي كتبه قاسم أمين ولا من الم دوى كبيا وشهرة عالمة في محتلف و المرادة الذي كتبه قاسم أمين ولا من الم دوى كبيا وشهرة عالمة في محتلف دوائر الفكر والسياسة ، وقد اعتبره المنكثيرة المنظة بدء لنهذة ألما الما المناسبة الم نقطة بدء لنهضة المرأة المرية الحديثة غير أنه لفهم مضامين هذا السكتاب يجب معرفة البواعث والظهوف التهد اصطلت باصدالوه معلى من التاب الدوق داركور الذي كتبه عن مجم ورد عليه قالسه لم أمين وملامكان المهم الريكاك مسالون الأميرة مازلى هانم ماضل الذي بكان وتانه محمد عبلاه وسعدر عاؤل، تحت رعاية اللورد كرومر وفي ظل مخططات النفوذ الاستعماري، وقد روى فارس فعلا صلحاك جريفة القطار عام ١٥٠ الكوريات على عدا الصدد فأشار الم بو أعيث قاليف كتلب قدر بوزد المراق وكينت كان عاسم المين يشاع عي ده على الكات الفرنسى داركور مهلجما الحركة الضنائية التيسرعها هذه الأمرة وكيفكاف غارس نمر ان ينتقد ماكتبه قاسمخاصا بالراة، ثم اقترح الشيخ محيد عيده الهميسدة على مالي العالم الله المعتذار عن الطعن الذي أورده في كتابه وما والمستعمل على المنظور على النحو الذي كانت تدعو اليه الاميرة على النحو الذي كانت تدعو اليه الاميرة على المنطقة المنطقة المن المنطقة الن العالية الفي علم الله الله الموالم وسعد زغلول و حدد عده اوقد اشارت مصادر كثيرة الى أن الشيخ عبده كتب بعض مواد هذا الكتاب ، وقد أرادوا بذلك ترضية الأمرة وكسميودها حوصاء على اعتابتها لهم ميظل النِّفُودُ النَّريط أَنْمَ يُ وَمِنْ مِنْكِ أَنْ عَلَيْهِ أَنْ عَلَيْهِ أَنْ عَلَيْهِ أَنْ عَلَيْهِ الْمِنْ لِم البلخة وله حطف منا نعر يقاللها عينها المع كالمنه المه مدر حيم من هذا آرائه في ايامه الأخيرة وقال أنه إخطا وتسرع في الدعو ما الله السنعور مي مجتمع لم يستكمل بعد عوامل النضوج .

 الأستاذ ابراهيم عبد القادر المازنى : لفتنى الدكتور فى كتابيه (حديث الأربعاء) وهو مما وضع وقصص تمثيلية (وهي ملخصة) ان له ولعا بتعتب الزناة والعشاق والعجر والزنادقة ، وقد يذكر القارىء أنه إيخل القصص التعثيلية فى هذا الحديث ويقول أنها ليست له وأن كل ما له فيها أنه ساق خلاصة وجيزة لها .

وهذا الاعتراض مدفوع لأن الاختيار يدل على عقل ألم ويشى بهواه، كالابتكار سواء بسواء ، وانما يختار المرء ما يوافقه ويرضاه ويحمله عليه لتجاه فكرة حتى لا يسعه أن يتخطأه .

وها هو ذا حديث الأربعاء ماذا هيه ، كلام طويل عن العصر العباسى ، وللعصر العباسى ، وللعصر العباسى ، وللعصر العباسى وقب والعصر العباسى وجوه من عدة جهات وان تتناول غلسفته أو علمه أو شعره وجده وهزله ،

ولكن الدكتور طه يدع كل جانب سوى الهزل والمجون ويروح يزعم أنه عصر مجون ودعارة واباحة متغلفة الى كل فرع من فروع الحياة ، فلهاذا ٤ لأية علمة يغضى عن الجوانب الأخرى لذلك المهد ، بل قل لحاذا لا يرى غير الماجنين والخليعين صورة منه ، ولست أفترى عليه فاته القائل في الصفحة السابعة والمشرين من كتابه :

« درست هذا العصر درسا جيدا واترا بنوع خاص شعر الشعراء، وما كان يجرى في مجامعهم من حديث تدهشك ظاهرة غريبة ، هي ظاهرة الأبلحة والاسراف في حرية الفكر وكثرة الازدراء لكل تديم سواء الكان هدا التديم دينا الم خلقا لم سياسة لم ادبا » .

ولم يكف الدكتور أن يعهد إلى طائفة معينة من شعراء العباسيين وأن يرسم من سيرتهم صورة بزعمها صورة العصر بل هو ينكر أن غير هؤلاء من العلماء أو الشعراء يمثل العصر العباسي ، ثم يمضى ويورد سيرة أبو ثواس ومن اليه مثل الوليد بن يزيد ومطيع أياس وحماد عجرد والحسين أبن الضحاك ، ووالبة بن الحباب ، وأبان ، ومروأن بن حقصة ويقول في بيان الحكمة من ذلك أنه لا يريد أن يكتفى بالقول بأن القرن الثاني للهجرة على كثرة من عاش قلية من الفقهاء والزهاد واصحاب الشك والمشغونين على كثرة من عاش قلية من الفقهاء والزهاد واصحاب الشك والمشغونين

والمدالت الموروثة والحين أيضاء والما أريد اناشخص حياة هؤلاءالشاكين والمادات الموروثة والحين أيضاء والما أريد اناشخص حياة هؤلاءالشاكين المسرفين من المجون وان سخطعليهم نفر قليل من الفقهاء واصحابالزهد فقد كان الناس جميعا على اختلاف طبقاتهم وأهوائهم ومنازعهم بحبونهم .

اقول ، اذا كان الأمر على هذا النحو عليس عندى شك عى ان هدا العصر الذى عاش فيه هؤلاء الشعراء وهؤلاء الناس الذين كانوا يعجبون بعم ، لم يكن عصر ايمان ويتين عى جملته وانما كان عصر شك واستخداف وجمس مجون واستهتار: باللذات (ص ١٨٤)

#### يقول المازني :

« وحسبنا هذه المقتطفات ، ونكتفى بملاحظة واحدة هى انه ما بن عصر يمكن أن يكون له جانب واحد كما ريد أن يصور لنسا العصر العباسى، وأنه لم يخل زمن هسطيم أو حديث من مثل مايضيف الدكتور ، ولو أن كانبا تناول عصرنا الحاضر الألفى الكلام ذا سمة على نحو مانعل الدكتور ، ولكفه لا يكون صافقا ولا كقيقا ، إذا ذهب يزعم أن حياتنا الحاضرة قائمية على المستقو العجور والدعازة والإباهة والزندقة والالحاد ، من أجل أن الشعراء والكتاب — وأنا ينهم لولا عضر — فكروا الخمر وتغزلوا وتشببوا وأن الناس يتفكهون عى مجالسهم ويرفهون عن نفوسهم بالتلهى والمجانة أحيسانا وأن يعجب الفارغين ويروقهم » 1.ه

وقد واجسه ما جاء عنى كتاب حديث الأربعساء كتاب كثيرون ودحضوا ريف الرأى الذي وحبل اليه الدكتور باتهام العصر كله ، ومما قاله انطون كرم عن بحثه عن الأدب العربي عن آثار الباحثين قوله « وكان من جراته ( أي الدكتور طه ) أن حلت الاستفاجات العسامة محل اللطائف المستدقسة والقوانين الشاملة عي وضع الخصائص القردية وخالط عرض الحقائق لون من التحدي الخطابي عن الاثبات وقال : احتفظ المؤلف لنفسه أن يجمع بين الاثباط الثلاثة عني دراسة هذا الشيعر : التاريخي والذاتي والفني » وأنه بحساول الجمع بين السلوب ( سسانت بوف ) و ( جول لومتر ) و ( تبن ) في جري عليها جميعا على غير الستيفاء » يتندى الملامح ولا يتسلل الى الدقائق عيجري عليها جميعا على غير الستيفاء » يتندى الملامح ولا يتسلل الى الدقائق

ماذا به يخطىء طريق المؤرج الحق في جلاء الشك وتجرى الحق الأخسير ويخطىء طريق الذاتين في تفكيك الذارت المسدعة هين يقتصر منهسا على . جوانب » . .

كما تناول محمد غلاب وزكى مبارك هذا الاتجاه بالنقد والرد عليه .

# الأخالق عند الفزالي

بدات الحملة على اعلام الهكر الاسسلامي وبكرة من خلال اطروحات الوائل خريجي الجامعة المصرية (الوكان ركل مباركة قد تولى نقد هكو الاسلام الفزالي معتبدا على كل ما أورده خصوم الفكر الاسلامي عنه من شبهات وتخرصات فجمعها في رسالته التي كانت موضعا للنقد والمراجعة بعد مئاتشتها علنه (العمل عليه عليه عليه عليه المعمد والمجلات الاوكان فلك عام ١٩٢٤ وما تزال المعملة على الامام الفزالي تنائية ومستمرة حتى هذه الأيام الاتوقت تزال المعملة على الامام الفزالي تنائية ومستمرة حتى هذه الأيام الاتوقت والا يحاول دعاة التغريب وقف المهجوم على هذا الرجل الذي تحض توائم الفكر الابلامي حتى جاء ابن تيميسة غاتام يغطق الشاران بدلا من مسلق ارسكلو واكمل عملية تحرير الفكر الانتظامي من محافة المنازية المنازية المنازية المنازية على من محافة القائم واكمل عملية تحرير الفكر الانتظامي من المحافظة المنازية الفي سنيطرت على كثير من الأديان والعبلقد .

وكانت اكبر الاتهامات التى ساقها زكى مبارك للغزالي انه لم يشر في مؤلفاته صراحة كلها الى موقف واحد في مواجهة الحسلة الصليبية التي كانت قد استقرب في الشام في هذه الفترة ؛ ولسكن المراجع لفكر إلغزالي كله ولممله الضخم ( احياء علوم الدين ) يجلم في وهوج أن تحقي الحروب الصليبة هو الذي تفعم للي اعادة صياغة الفكل الاستلامي من جديد في فهم متكامل وان استبطائه للحث الضخم كان مهدر أروع معطياته واعماله

ولقد شباء الدكتور زكى مبارك أن يراجع نفسه من بعد ، وكانت قرضته لدراسة التصوف الاسلامي بعد أكثر من عشرين عاما من اطروحته عاملاً هاما في أن يكتب مقاله المعروف الخطير في مجلة الرسالة عام 1988

<sup>«</sup> البك أعتذر أيها الغزالي » . « البد العرب ا

حيث أشار الى مدى الخطأ الذى وقع فيه وما وصفه بالاندفاع دون التحقق فى موقفه مع الامام الغزالي واعلن عودته عن رايه فيه وقسد كان ضروريا وقد أعيد طبع كتاب الأخلاق عند الغزالي في السنوات الأخيرة أل يشار اللي محده الواقعة في المقدمة اقرارا المحق وتأصيلا انطلقات وتطورات الكتاب بعد الأعمال الأولى المبكرة في حياتهم الادبية .

#### على هامش السيرة

فاجأ الدكتور طه حسين قراءة عام ١٩٣٣ بظهور مجلة الرسالة بنشر فصول جديدة تحت هذا العنوان شكلت من بعد كتابا ضخما في اجزاءثلاثة القبل عليه القراء في شعف بالغ فقد اغراهم اسلوب طه حسين الموسيقي وحملهم حملا على متابعت ، وكانت صيحات الاعجاب تختلط بصيحات الدهشة بعد أن أشيع أن الدكتور طه حسين رجل قد هاجم بعض الفيم الاسلامية في كتابه الشعر الجاهلي .

وبذلك تحقق الهدف الذى قصد اليه السكاتب ونجح نجاحا كبيرا فى الستعادة مكانتسه لدى العسامة ، وغرح لذلك أيضسا الذين خططوا للعمل نفسه ، من حيث أصبح فى مقدور الدكتور طه حسين العودة الى التأثير غى مناهج التعليم والجامعة والثقافة جميعا على النحو الذى جرى عليسه من قبل .

غير أنه بالرغم من العمل البارع الذي استطاع به طه حسين ان يستعيد مكانته في نظر الجماهير بالكتابة عن الرسول ، وما حقته ذلك له من ثقة في مجالات العمل الذي قصد الهسه اساسا غان كتابه على هامش السيرة كان عملا خطيرا وبعيد الأثر في اثارة الشبهات حول سيرة الرسول السكريم فقد عمد طه حسين الي عشرات من الاساطير الزائفة التي ابعدها المحققون عن سيرة الرسول وعملوا على تنقية هذه السيرة الكريمة منها حتى تظل موققة صحيحة ، فأعادها مرة أخرى الى السيرة على نحو اشد خطرا مما كان ، فقد توسع طه حسين في هذه الاساطير وأضاف اليها وحذف منها واعترف نفسه صراحة بهذا العمل حين قال :

« أحب أن يعلم الناس أنى وسعت على نفسى في القصص ، ومنحتها

من الحرية في رواية الأخبار واختراع الحديث مالم لجد به بأسا الاحين تتصل الأحاديث والأخبار بشخص النبي أو بنحو من الدين » . .

ولقد هاجم الدكتور محمد حسين هيكل مناحب حياة محمد صديقه طه حسين على درب الحركة الأدبية بضعة عشر علما هسدا الاتجاه فسكتبه عسلا في ملحق السياسة (1) قال فيه :

« ان أدب الأسطورة هذا الخصب الوان الآدب ، ان الكاتب والقارىء يعرفان جميعا أن المادة التى يعالجان هي من نوع الأسطورة لاجناح عليهم اذا اطلقوا للخيال فيها العنان فابتدعوا من خيالهم ما يزيد هذه الأساطير، رقة وعدوية ، لا تحول بينهم وبين الأخلذ يقول بعضهم « أعلف الأدب الأدب الأدب اي حائل ،

ولذلك عالى استميح طه العذر ان خالفته في اتخاذ اللبي وعصره مادة لادب الأسطورة .

واثسار إلى ما اتصل بسيرة النبى ساعة مولده ، وما يروى عماحدث له من اسرائيليات روجت بعد النبى ، ثم قال : لهذا وما الله يجب في رأيي الا يتخذ مادة لأدب الاسطورة غانما يتخذ من التاريخ واقاصيصه مادة لهذا الادب ما اندثر ، أو ماهو في حكم المندثر ، وما لا يترك صدقه أو كذبه في حياة النفوس والعقائد أثرا ما .

« والنبى وسيرته وعصره تتصل بحياة ملايين المسلمين جبيعا ، يل هي نلذة بن هذه الحياة ومن اعزا غلذاتها عليها واكبرها اثراً في توجيهها » وظه يعلم اكثر مها اعلم أن هذه الاسرائيليات أنما أريد بها أقامة أساطير ميثولوجية أسلامية لانساد العقول والقلوب من سواد الشعب ولتشكيك المستنيرين ودفع الريبة إلى نقوسهم في شأن الاسلام ونبيه وقد كانت هذه غاية الاساطير التي وضعت في الاديان الأخرى ، ومن أجل ذلك ارتفعت صيحة المصلحين الدينيين في مختلف العصور التطهير العقائد من هذه الأوهام » .

<sup>(</sup>١) ملحق السياسة الأسبوعية ( ديسمبر ١٩٣٣).

و هكذا انكشفت حقيقة خطيرة من وراء هامش السيرة اشد خطرا من الحقائق التى تكشفت من وراء (حديث الأربعاء) و (الشعر الجاهلي).

#### في الأدب الجياهلي

اثار صدور كتاب الشعر الجاهلي عام ١٩٢٦ ضجة كبرى ، اتصابت بالمشاعر الدينية من ناحية وبالصراع الحزبي من ناحية ، وكانت نقطةالخطر أن ما جاء فيه من آراء غير محققة مما القي على طلبة كلية الآداب ولقد قامت معركة أدبية كبرى حول الشعر الجاهلي واتهم الدكتور طه بالزيغ والالحاد ولما صودر الكتاب سارع الدكتور باصدار كتاب بديل عنه تحت والالحاد ولما صودر الكتاب سارع الدكتور باصدار كتاب بديل عنه تحت اسم ( في الادب الجاهلي ) حذف منه بعض المصول التي أثارت الثورة عليه وأضاف مصولا جديدة غير أن كتابه الجديد لم يكن أثل خطرا منسابقه عليه وأضاف مصولا جديدة غير أن كتابه الجديد لم يكن أثل خطرا منسابقه عليه حاول أن يعرض له من شبهات وما تزال هذه الشبهات قائمة بتيام المكتاب وأعادة طبعه ونشره .

وقد أجمعت لجنة من الغمراوي والعوامري ومحمد بن عبد المطلب واعلنت أن الكتاب أضاع على العرب والمسلمين (١) الوحدة القومية والعاطفة الدينية (٢) والايمان بتواتر القرآن وقراءاته وأنه وحي من عند الله (٣) كرامة السلف من أئمة الدين واللغة (٤) كرامة الثقة بسيرة النبي في كل ماكتب (٥) اعتقاد صدق القرآن ونهيه عن الكذب (٦) أضاع الوحدة الاسلامية (٧) أضاع حرمة الصحابة والتابعين (٨) أضاع تنزيه القبي وأسرته عن مواطن التهكم والاستخفاف (١٠) أضاع طبي القبران والنبي فيما أخبر به عن ملة أبراهيم (١١) أضاع براءة القرآن مما رماه به المستشرقون من أعدائه (١٢) أضاع الأدب العمام مع الله ورسوله .

وقال الدكتور عبد الحميد سعيد ان تغيير العنوان ( من الشعر الجاهلي الى الأدب الجاهلي ) لم يغير شيئا من روحه اللادينية مان السموم التي أراد الدكتور أن ينفثها في كتابه لأتزال ماثلة في كثير من فصوله ومباحثه .

وقد صدرت كتب كثيرة في الرد على طه حسين وكتابه أهمها ماكتبه عريد وجدى ( نقد كتاب الشعر الجاهلي ) .

ولطنى جمعة ( الشهاب الراصد على الشعر الجاهلي ) ومصطفى صادق الرافعي ( تحت راية القرآن ) .

غير أن الدكتور محمد احمد الغبراوى اخرج كتابه فى الرد على كتاب (فى الأدب الجاهلى) فقال ان صاحب الكتاب لم ينتفع بنقد الناقدين على تعدد نقدهم وصوابه ، وقال ان عملية تنقية السكتاب بالحذف لم نقو على تخليصه من كل ما يجافى الدين وان خلصته مما يظهر من كل ما يؤخذ عليه القانون ، خلصته من الواضح الصريح الذى يمن أن يمنسد القلم اليه بالحذف ، أما المثبت فى ثناياه من التهكم الخفى فذلك مالا يمكن أن يتناول بالحذف الا أن يحذف الكثر السكتاب .

فالكتاب وان خلص من مثل ( للتوراة ان تحدثنا ان ابراهيم واسماعيل وللقرآن أن يحدثنا ومن قوله: ولأمر ما شعروا بالحاجة إلى اثبات أن القرآن كتاب عربى مطابق في الفاظه للغة العرب ) فانه لم تخلص من مثل قوله: ( وفي القرآن سورة تسمى سورة الجن انبات أن الجن استمعوا اللنبي ) ومن مثل قوله « فلأمر ما اقتنع الناس بأن النبي يجب أن يكون من صفوة بنى هاشم » كشرط هذه القطعة التي وصفتها النباية بسوء الأدب في حق النبي ، وكان ينبغي أن تحذف » .

وأبرز مانى كتاب الأدب الجاهلى في رأينا ليس هو مناتشة هدا الشعر والبحث عن حقيقة أمره وليكن اتخاذه ( ستارا ) لاذاعة هده الآراء الجريئية الخطيرة في الاسلام ورسوله وكتابه ومحاولة طرح هذا المنهج الخطير من مناهج البحث الذي يقول بفصل الادب عن الفكر الاسلامي، وتسيان القومية والدين كشرط من شروط البحث العلمي ، وقد رد الكثيرون ( كما رده فريد وجدى وغيره على هذه النقطة وكشفوا عن زيفها ) ويقول الدكتور الغيراوي في هذا الصدد :

انه ذهب الى ان نسيان القومية والدين شرط أساسى من شروط البحث العلمى هان كان اراد بذلك ان على الباحث الا يخفى بعض حق أو يتراخى

في استيفاء الدليل العلمي محاباة لقوميته أو ارضاط ماطفته هذه فقد أصاب، أما اذا كان أراد أن الانسان لايستطيع أن يكون ذا عاطفة قومية أو دينية من غير أن يحابى أو يداجى في العلم فقد اخطأ ولم يصب، أن الانسان يستطيع أن يراعى الدقة العلمية القامة في البحثة وهو معنكر دينية كل التذكر ومعتقد صحته كل الاعتقاد ، غير مجوز على قرآنه خطأ أو على توراته ، بل أن التدين الصحيح يزيد الباحث المخلص أن أمكن حرصا على الحق واستمساكا به أذا وصل اليه ، أن الباحث المتدين بين محبتين في الحق مرة لدينية ومرة لعلمه ، ويبغض الباطل مرتين كذلك ولا خوف عليه مطلقا أن يخفى بعض الحق أو يدلس في البحث محاباة لدينه أذ ليس الحق مطلقا أن يخفى بعض الحق أو يدلس في البحث محاباة لدينه أذ ليس الحق علم مستيقن ويعلم أن العلم قائم على قاعدة استحالة التنسافي بين أجزاء علم مستيقن ويعلم أن العلم قائم على قاعدة استحالة التنسافي بين أجزاء الحق ، فهو لا يخشى أبدا أن يكشف البحث الصحيح عن حقيقة تثاني دينه ولذلك يمضي في أبحاثه آمنا مطمئنا متبعا أقوم الطرق في البحث والتفكير .

مالندين الصحيح والعلم الصحيح يمكن اجتماعهما اذن وكثيرا مااجتهما، كما أن العاطفة العلمية القومية والعاطفة الدينيسة القوية لا يتعارضان بل يتضافران مى خدمة العلم .

## عبقرية الحضارة العربيسة

هذا كتاب اغلب من شاركوا غيه من غير المسلمين ، وقد صدر في طبعة فاخرة غير أنه لم يخلص لكلمة الحق ، يقول الأستاذ عبد الموزا بما ينسفها عبد الستار أنه يورد حقائق ويسوق أمجادا ثم يكر عليها غورا بما ينسفها ويسلبها وينسبها لغير أصحابها العرب المسلمين بطريقة خبيشة ماكرة تعرفها في لحن القول ولايتنبه اليها الا من خبر أسلوب المستشرقين ومكرهم وكيدهم للمسلمين ، وتلك عادة المستشرقين غانهم كلما أثبتوا غضلا نقوه، وكلما غزلوا غزلا نقضو من حيث يدرون أو لا يدرون .

ومن الأخطاء الواضحة:

(١) الألحاح على تسمية الدولة الاسلامية : الامبراطورية العربيسة

ولا ريب أن الدولة الأسلامية شيء غير الأمبراطورية في مفهومها الأصطلاحي حتى في أيام ضعف الخلافة ، فهي لا تقوم على قانون الطبقة والاستغلال.

(٢) تسبية الاسلام بأنه اسلام عربي .

ومن ذلك التول بأن الاسلام قد استوعب كثيرا من عناصر الفلسفة الأفلاطونية والمنطق اليوناني والتشريع الزوماني .

والواقع ان هذا زيف كبير فأى عنصر من عناصر التشريع الروماني استوعبه الاسلام وهو قد انزل تشريعه بوحى من عند الله في ارض الم تطأها السدام الرومان ، وتنساوله الصحابة والتابعون والقفهاء ودونوه ورتبوه من قبل أن يعرفوا ما الرومان أو اليونان .

- (٣) ليس صحيحا ان الاسلام تعبير عن نظرة العرب الى الحيساة والايمان ذلك ان الاسلام هو الذى غير نظرة العسرب للحيساة والايمان وعبادة الأوثان -
- (٤) يرددون التول بأثر العرب على الأسلام وهو قول باطل فأى أثر تركه العرب على الاسلام ، انها كان الأثر هو أثر الاسلام على العرب اذ أخرجهم من عبادة العباد الى عبادة الله ، ومن ضيق العيش الى سعة الحياة ومن جور الأديان الى عدل الاسلام ،
- (٥) خطأ القول بأن للعرب اثرا على الاسلام باقياً لا يزول والحتيقة
   أن أثر الاسلام على العرب هو الباتى الذي لا يزول .
- (٦) خطأ القول بأن الشريعة الاسلامية لم تبلغ تهامها الا بعد أن انتتل معتنقو الاسلام وأهل الذمة الى قلب المجتمع الاسلامى ، وكيف يكون لأهل الذمة مع غيرهم أثر في صياعة أحكام الشريعة .
- (٧) خطأ القول بأن دور العرب كان منى علم الكلام بجوار ماسمة الفرس وطب اليهود والتصارى ورياضيات الهنود .

والواقع ان القرآن والسنة والفقه واللغة والعقيدة والتاريخ والأخلاق وسائر مقومات الأمة القرآنية انما جاعتهم من القرآن .

أما الطب والرياضة وسائر علوم المادة فهى علوم علمة يتعلمها الناس بكل لفسة علم يكن دورهم في علم السكلام فحسب ، بل هم الذين تسدموا للبشرية المنهج الرباني .

(٨) قولهم أن الفساتحين العرب قد بنو أمبراطوريتهم بفضل توة عسكرية هائلة والحقيقة أن ذلك كذب على التاريخ ويهون من قيمتهموقوتهم الذاتية التى منحهم أياها الاسلام قوة المبدأ والروح ، فالعرب لم يكونوا في يوم ما ولا في معركة من المعارك التى انتصروا فيها على عدوهم أكثر منهم عددا أو عدة أو قوة عسكرية هائلة ، وأنها كانوا أقسوى منهم نفسا فكانوا أعظم بأسا بفضل أيمانهم بربهم ورسالتهم .

#### **(**Y)

## كتاب تاريخ الحضارات العام

( الجزء الثالث ، القرون الوسطى والحضارة العربية )

صدر هذا الكتاب عن احدى الهيئات الأجنبية ومؤلفه اجنبى وقد والخطأ والجعه الأستاذ محيى الدين صبحى وأشار الى وجوه النقد والخطأ والاتحراف فيه قال:

كان الدين الاسلامى هو الرشد الايدلوجى للمفكرين السياسيين في الحضارة العربية فاذا أراد مؤرخ أن يفهم التيارات السياسية في الحضارة العربية فعليه أن يكون عميق الاطهلاع على مفهومات الامامة والاجمهاع والشورى وأهل الحل والعقد ، وصلات المسلمين بغيرهم وموارد الدولة من الزكاة والفيء والخيرية والصدقات والفنائم ومكانة القضاء والجهاد والدعوة الى سبيل الله والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ودورها في المجتمع العربي الاسلامي .

ومن هنا قان الحقيقة لا يكشفها سوى مسلم ولا يجمعها سوى مسلم خبير بأسرار اللغة متبحر بأسرار الشريعة .

وتتأكد هـ ذه الحقيقة في قراءة الموسوعات الأجنبية التي يكتبها الغربيون والمستشرقون مهما كانوا منصفين عن الحضارة الاسلامية التي

يسمونها الحضارة العربيسة ، انهم لا يستطيعون المتفرقسة بين العصسور الوسطى الظلمة في أوربا والعصسور المضيئة في عالم الاسلام ، انهم لايستطيعون معرفة مصدر وجدة الحضارات الفرعونية والاشروبية والباطية والفينيتية والأرامية التي تشترك مع الحضارة الاسلامية في أصل واحد ، ولا مايسمى بالهجرات السامية التي خسرجت من اليمن وجنسوب الجزيرة العربية لأنها لا تعسرف النقطة الأولى : الحنيفيسة الابراهيميسة ، لانهم لا يكثبف لهم عن حقيقة الأثر الذي أحدثه الاسلام في أنه علامة على دخول البشرية عصر الرشد من ناحيسة ولانها كانت علامة اليقظة في عالم العرب نفسه ، وتحرير الانسان من الوثنية وتحرير البشرية من عبوذية السكهان والمكاسرة .

ومن الأخطاء التي وردت مي هذا البحث :

ان سقوط بغداد علم ١٢٥٨ ليس نهاية لستوط الحكم العربى غان الاميراطورية الاسلامية بين الصين وغرنسا استمرت من ٦٢٤م الى ١٤٥٣م من غنت سوريا على يد العرب المسلمين وستقوط القسطنطينة بيد الاتراك العثمانيين وقد جاء بعد سقوط بغداد الماليك والاتراك العثمانيون ، هذا ولم تسقط غرناطة غي يد الكاثوليك الا عام ١٤٩٢ م

ثانيا : الألف سنة التى تمثل العصور الوسطى الأوربية وازدهار حضارة الاسلام يقترح المؤلف كلود كوهين حدثها من تاريخ العالم . هى عصر السيطرة الاسلامية حيث تفتحت حضارة العرب وأنطوت مخازى البريرية الرومانية العرقية والعسكرية والدينية الى غير رجعة .

وقد قدمت الحضارة الاسلامية نظرة الى السكون تتسم بالتوازن من الانسان والطبيعة تحت مشيئة الله ، وموقف العدل والشورى بينالناس على اختلاف عروقهم وطبقاتهم ودياناتهم على اساس أن الحضارة الرومانية بنيت على اساس تفوق العرق الروماني وسخرت شيعوب الامبراطورية كلها لاطعبام أهل روما المقدسة .

ثالثا : هاجمت كتابات الغربيين الدولة العثمانية ولم يعد يذكر عن هذه الامبراطورية العظيمة سوى الرجل المريض والانكشارية ومذابحالارمن

واليونان ، نعم لقد تفككت العولة سياسيا ولسكن القانون العربى طل أمر القائما فام بالنم الاستلام ، وقد تعاون العرب مع الاتراك دون النظر الناسيانسة .

كذلك مان الأتراك لم يقيموا وحدتهم مع العرب الا بعد ان طلب العرب منهم ذلك ، وان الانحطاط لم يحدث الا مى القرن السادس عشر بعد انقضاء خمسمائة عام على قيام دولتهم .

ولكن كتاب الغرب يتعسفون في التركيز على الأقليات العرقية والدينية مع أن العرب يفخرون بتسامحهم الذي أثاح لمختلف الطوائف حرية الاعتقاد والعبادة .

#### (٣)

## كتاب الغزالى: الجام الموام في علم الكلام

كتبه الامام أبو حامد الغزالى في آخر أيامه وملاته عبارة الندم عمد وقع منه وتكررت فيه الافلجة الصريحة وقد تحول به عن التصوف الىمدهب السلف يدعو فيه السكتاب إلى السكف عن علم الكلام ويتول :

أما الآن فنشتغل باقامة الدليل على أن الحق هو مذهب السلف وفي التالية البرهان على أن الحق هو مذهب السلف برهانان ، عقلي وسمعي .

أما العقلى فاثنان كلى وتفصيلى ، أما البرهان الكلى على أن الحق مذهب السلف فيكشف بتسليم اربعة اصول هي مسلمة عند كل عاتل

اعلم أن الحق الصريح الذي لا مراء فيه عند أهل البصائر هو مذهب السلف ، أعنى مذهب الصحابة والتابعين وهاندا أورد بيانه وبيان برهانه فأقسول :

حقيقة مذهب السلف وهو الحق عندنا ، ان كل من بلغه حديث من هذه الأحاديث من عوام الخلق يجب عليه فيه سبعة أمور هي التقديس ثم التصديق ثم الاعتراف بالعجر ثم السكوت ثم الامساك ثم السكف ثم التسليم لاهل المعرفة ، أما التسديس فأعنى به تنزيه الله تبارك وتعالى عن

الجسمية وتوابعها والنبى صلى الله عليه وسلم أغاض الى الخلق ما أوحى اليه من صلاح العباد في معادهم ومعاشهم ، وأنه ماكتم شيئا من الوحى واختاه وطواه عن الخلق غاته لم يبعث الالذلك ولذلك كان رحمة للعالمين،

## 

وجه بعض المفكرين النقد الى هذا المكتاب من وجهة نظر مفهوم اهل السنة والجمساعة فأشاء الاستاذ محمد ذيب مرزا الى أنه يحتسوى على عبارات تتضمن سموما واباطيل ومغالطات واخطاء لا يمكن أن تصدر عمن يريد الدفاع عن الاسلام ، فالمؤلف يحاول أن يوحى الى الذهن أن المترآن المكريم ماهو الانتساج عبقرية محمد صلى الله عليه وسلم المتأثرة بظروف البيئسة المحيطة به ، يقول ص ، } (وبكل منى الخيال الشرقى من ابداع كان محمد يرسم لاصحابه الجسزاء العظيم الذى ينتظرهم) ويقول (بن موسيقى روحية لا تصدر الا عن صفاء ضمير محمد حين يتصل بريه فيجود عليه بتلك المهجزات والذين يستعملون مثل هذا التعبير يقصدون الى عليه بتلك المهجزات والذين يستعملون مثل هذا التعبير يقصدون الى أن صفاء الضمير بجعل الانسان يتخيل أنه يتصل بربه ،

ونى من ٢٢٥ يكرر نفس الفكرة مع اضافة زعم جديد بأن المعتقدات التي جاء بها الاسلام انها هي مستعارة من الأهم السابقة وهي نفس الفكرة التي تتكرر في كتابات الستشرقين : يتول ( فان الأوصاف للجنة والنسار عند محمد والمستعارة من الخيسالات الطافيسة عن الزرادشتي والصابئي والنهودي والتلمودي يسترعى الانتباه كصورة جانبية فقط .

الملاحظة الثانية : عدم التزامه بالنصوص التاريخية ونصوص بعض الأحاديث بدمة ويعتذر المترجم عن ذلك بأن هدف الكاتب كان توجيه كلايه الى المثقفين الأوربيين ، وهذا يعنى أنه حور وعدل في النصوص لتكون علائمة لأغهامهم .

والحقيقة أن الذين ينظرون إلى المقلية الغربية التي ترفض الايمان بغير الإثبياء المادية المحسوسة نظرة التمجيد والتعظيم يتبلقون هذه المعتلية على كتاباتهم ،

ومثال على ذلك اذكر غيام الرسالة الذي قيل انه صور لشرح الاسلام فالفيلم كان ناجحًا هي تحريك عسد ضخم من الأشخاص ، ولسكنه كان فاشهلا في توضيح الأساس الروحي والايمان العميق الذي حرك الاحداث والاشخاص في ذلك الزمان ، ولتقريب الاسلام من مدارك الفربيين كمسايدعي تحدث المؤلف عن نوع من الماسونية في الاسلام ص ١٩٨ وربما يدل ذلك على أنه ماسوني ، أما عبارة كاثوليكية الاسلام في ص ٢٠٢ فلم أنهم لها معنى بالاضافة الى أنه أنكر وجود الملائكة لأن عقل الانسان حسب زعمه عن سبر غور هذه القصة .

(ثالثا) حاول كفيره من اعداء الاسلام ان يدعى انه لا مانع من ايجاد تغيير وتبديل وتطوير في احكامه لتصبح ملائمة للعصر الحاضر ، وان الاسلام نفسه لا يمنع من ذلك ، وهذا يمكن في زعمه بعد تخليصه من التنسير الحرفي للنصوص والفتاوي التي اصدرها الفقهاء واهل العلم لانهم حاولوا حسب اقترائه أن يشوهوا مجد دينهم ( الصفحات ٢٠٢/٢١٣/٢٠٦) .

(رابعا): الأخطاء التاريخية التي وقع عيها ولم ترد عي كتب السيرة

- زعمه أن الكفار كان يطلقون على النبي لقبا شائنا ( ص٧٦) .
  - خلطه بين احداث معركة بدر والخندق ( ص ٧٧ ) . .
  - زعمه أن عمار بن ياسر قتل تحت التعذيب ( ص ٤١)
- ادعاؤه ان محمدا صلى الله عليه وسلم كان عضوا بارزا مى حلف الفضول .
- زعمه أن جيش المسلمين قد سبى طيهة السعدية مرضعة الرسول ( ص ١٨ ) .
- المنافقين ( ص ٧٦) ،
- ادعاؤه أن الأمويين كانوا وثنيين في قرارة نغوسهم (ص ٣٠١)

## الخُرْكَاتُ الفُكْرِيةِ في الاسلام : بندلي جوزي

هذا الكتاب يحمل تقسيرا ماديا للتاريخ الاسلامي ويحمل وجهة نظر متعصبة اللسلام ، ويرى الأستاذ محمد عبد الله عنان أن موضوع الكتاب الحقيقي هو الشيوعية مي الاسلام ، وأن المكرة التي يحاول أن يعرضها المؤلف ويعمل على إثناتها بكل وسم الجلل والاستشهاد مهى أن مبادىء الإسلام ترتكز الي اسس شيوعية وإن النبي صلى الله عليه وسلم كانبطلا من أبطال الفكرة الشيوعية فهمها في القرن البنائع كمسا فهمها ماركتين وانجاز من القرن التاسع عشر ، وكما طبقها لينين مي روسيا الباشفية مع إن البلاشفة لم يلقوا من الفشيل في أذاعة الدعوة البلشفية قدر مالقوا في الأَهُمُ الْأَسْتَلَامِيةً ﴿ الْقُوقَالُ وَأَزْرِبِيُحِانِ وِالتركستانِ وَقَارُانِ ﴾ فاتهم لم يفلحوا في بنك مبادئهم في هاته الجماعات الاسلامية التي يسيطرون عليها ومازا وا يلتون صعابا عادمة مي ضبطها وحكمها طبقا النظم الجديدة ، ولقد كانت غايتهم تخطيم النظم الاجتماعية التي يقوم عليها المجتمع الاسلامي وهو شطر من الغاية أو الثورة الهدامة أو الثورة العالمية التي يعمل لتحقيقها رُعْمَاء البِلَاشِعَة ووجهها الثاني مناواة الإستعمار البريطاني الذي تحصع لصولته هذه الأمم ، وليكن البلاشفة يصيدمون في كل مجتمع السيلامي بمباديء الاسلام وتعاليمه ولا يرون منفذا الى بث الدعوة الشيوعية بين البناء دين قامت النفسه الاقتصادية على احترام الملكية الفردية واحاطتها كل ضروب الحماية .

يتول بندلى جوزى : أنه قد أصبح من المقرر أن الاسلام مسألة المنطانية واختماعية أكثر منها ديثية وأن الأمير كاتبائي الايطالي يقول أن الاسلام لم يكن حركة دينية أذ لم يكن فيه دين الا الظاهر أبا الجوهر عكان سياسيا واقتصاديا ؟ وهذا ولا شك انحراف في الفهم وقجويل للألفاظ غير ما تحمل ،

كذلك غان بندلى جوزى حاول تصوير المجتمع العربي عند ظهور النبى مجتمعا يصطدم بالنزعة الشيوعية ، ويقوم على طبقة المربن هام حالا النوك وسدنة السكعية واصحاب السلطة ، وطبقة الارستقراطية وطبفة الصعائليك وهو يمهد بهذا التي القول بأى المنابي كان بالملا للفكرة المنابع المسعاليك وهو يمهد بهذا التي القول بأى المنابي كان بالملا للفكرة المنابع عليه المنابع المنا

وهو لا يجرؤ على التصريح بهذه النتيجة في عبارات صريحة بل تراميجاول أن يلقى عليها حجابا بقوله :

( معاذ الله أن نحشر المصلح المكي بين الاشتراكية والشيوعية ) .

ا وهذا هو نفس اتجاه طه حسين مي الفتنة الكبرى بأساوب آخر)

وكذلك يحاول المؤلف أن يجعل من بعض الحركات التى قام بها بعض الفرق حركات شيوعية محضة فيزعم أن حركة بابك الحزمى وأشياعه فى شمال أزربيجان أنما كانت فورة شيوعية محضة وعلى هذا النحو يريد أن يصور قيام الاسماعيلية والقرامطة مع أن القرامطة كانوا ثوارا على الاسلام والمجتمع للاسلامى ، ولا يستطيع أحد أن يزعم أن مزاعم هذه المقرق كانت في عصر من العصور اسسا مقررة للاسلام أو المجتمع الأسلامى .

#### الدين بين السائل والمحيت

#### كتاب ميرزا الحائرى

تتركز شبهة المؤلف في ادعائه أن هناك مصحفا آخر غير القرآن يدعي مصحف فاطمة وهو بهتان باطل ، فعلماء السنة مجمعون على أن المصحف الشريف الذي نزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم هو الذي بينايدي المسلمين الآن : آية آية وحرفا وحرفا ويجمعون على كفر من زعم بأن هناك مصحفا آخر .

وكتب أهل السنة ( وتفاسير الطبرى والبيضاوى والرازى وابنكثير والالوسى ) كلها تجمع على تنزيه القرآن عن الزيادة والنقصان ، حتى ذكر الامام ابن حزم الاتدلسي كتابه ( الفصل في الملل والأهواء والنجل ) ان : القول بأن بين اللوحين تبديلا كفر صريح وتسكذيب لرسول الله صلى الله عليه وسلم .

بل ان مقیه الشیعة ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسی ( ٦٠ ه ) ينفى ما اخترعه الذين اغتر ( ميرزا الحائری ) بكلامهم مقال :

أما الكلام في زيادية ونقصائه فمما لا يليق به أيضا لأن الزيادة فيه

مجمع على بطلانها والنقصان منه ، فالظاهر ايضا من مذهب المسلمين خلافه وهو الاليق بالصحيح من مذهبنا وهو الذي نصره المرتضى ، وهو الظاهر مى الروايات غير أنه رويت روايات كثيرة والأولى الاعراض عنها وترك التشاغل بها لأنه يمكن تأويلها ولو صحت لما كان ذلك طعنا على ماهو موجود بين الدفتين مان ذلك معلوم صحته لا يعترضه أحد من الأمة ولا يدفعه ورواياتنا متناصرة بالحث على قراعته والتمسك بها ميه

#### ( الجيان : المطبعة العلمية بالنجف ١٣٧٦ ه)

فالقاريء يرى صراحة في هذا النص أن الطوسى لم يؤسس القول في ذلك بل تبع ماقاله السيد الشريف المرتضى ، ويلى تفسير الطوسى في المسكانة عند الشيعة : تفسير الشيخ ابي على الطبرسي المسمى، بمجمع البيان وفيه يؤكد نزاهة القرآن من النقص : فيقول : أما الزيادة فيسه مجمع على بطلانه وأما النقصان فقد روى جماعة من أصحابنا وتوم من حشوية العامة أن في القرآن تغيرا ونقصانا والصحيح من مذهب أصحابنا خلافه ، وهو الذي نصره المرتضى قدس الله روحه واستوفى الكلام فيسه علية الاستيفاء في جواب المسائل الطرابلسيات وذكر في مواضع : أن العلم بحسحة نقل القرآن كالعلم بالبلدان والحوائث السكار العظام والسكتب المشهورة وأشعار العرب المسطورة ، فأن العناية المستدت والدواعي توفرت على نقله وحراسته وبلغت الى حد لم تبلغه فيما ذكرناه والدواعي توفرت على نقله وحراسته وبلغت الى حد لم تبلغه فيما ذكرناه وعلماء النبلين قد بلغوا في حفظه وحمايته الفاية حتى عرفوا كل شيء وعلماء السلمين قد بلغوا في حفظه وحمايته الفاية حتى عرفوا كل شيء اختلف فيه من اعرابه وقراعته وحروفه وآباته فكيف يجوز أن يكون منفرا ومنقوصا مع العناية الصادقة والضبط الشديد .

#### وقال الرتضى قدس الله روحه :

ان العلم بتغصيل القرآن وابعاضه في صحة نقسله كالعلم بجهائسه وجرى ذلك مجرى ماعلم ضرورة من الكتب المصنفة ككتاب سيبويه والمزنى، فان اهل العناية بهذا الشأن يعلمون من تفصيلها مايعلمونه من جملتها ، حتى لو أن مدخلا أدخل في كتاب سيبويه بابا في النحو ليس من الكتاب لعرف وميز وعلم أنه ملحق ولبس من اصل الكتاب، ومعلوم أن المعناية

بنتل القرآن وضبطه أصدق من العناية بضبط كتاب سيبويه ودواوير الشعراء .

وذكر المرتضى : ان القرآن كان على عهد رسول الله مجموع مؤنف على ماهو عليه الآن واستدل على ذلك بأن القرآن كان يدرس ويحفظ جميعه على ذلك الزمان حتى عين على جماعة من الصحابة في حفظهم له ، وأنه كان يعرض على النبى صلى الله عليه وسلم ويتلى عليه وأن جماعة من الصحابة مثل عبد الله بن مسعود وأبى بن كعب وغيرهما ختوا القرآن عدة ختمات ، وكل ذلك يدل بأدنى تأمل على أنه كان مجموعا مرتبا غير مبتور ولا مبثور ، وذكر أن من خالف ذلك من آلامامية والحشوية لا يعتسد بخلافهم ( مجمع البيان ج ١ ص ٣١) .

واستبر هذا التنزيه للقرآن عند مفسرى الشيعة حتى الازمان الأخيرة حيث اخذه عنهم محمد بن المرتظى الملقب بالفيض الكاشئانى احد كبار علماء الاملية فصرح فى تفسيره ( الصافى فى تفسير القرآن )عند تعقيبه على الآية المحريمة ( انا نحن نزلنا الذكر ) بمثل ذلك وقال ( وأنا له لحافظون من التحريف والتغيير والزيادة والقصان ، ونقل عن محمد بن على بن بابويه القمى قوله : اعتقادنا أن القرآن الذى انزله الله على نبيه صلى الله عليه وآله هو مابين الدفنين وما فى ايدى الناس ليس باكثر من ذلك )

### محمد رسول الصرية

لبعد الرحبن الشرقاوى

قال الأستاذ محمد أبو زهرة : أن السكتاب كان له اتجاه غير ديني في دراسته فهو مادرس محمدا صلى الله عليه وسلم على أنه رسول يوحى اليه بل على أنه رجل عظيم له آراء اجتماعية فسرها الكاتب على مايريد . وقد تكون هذه الكتابة مفيدة لقوم يصغرون من شأن محمد ويهونون من أمره وهي في نشرها بين المسلمين مصدر توهين للعقيدة الاسلامية وباعث على الفتنة وهي غير صادقة ومنفرة القلوب ومضعفة للايمان .

اولا: الكاتب يقطع النبي صلى الله عليه وسلم عن الوحى ، فكل ماكان من النبي من مسادىء وجهاد في سبيلها ، أنما هي من عنده لابوحي

من الله تعالى ، وهى به بمقتضى بشريته لا بمقتضى رسالته والعنوان (انما انا بشر مثلكم) يعلن أن ماوصل اليه النبى صلى الله عليه وسلم من مبادىء جاهد من أبطها نما هو صادر عن بشرية كالملة لا عن نبوة ،

وقد التعطع حده المجملة مما قبلها وما يعدها، ونصها الصحيح ( قل الما انا بشر مثلكم يوحى الهنائما الهكم اله واحد » وهو بهذا الاقتطاعينني الوحى عن الحياة المحمدية م

ثانيا ، ينفى المكتاب الخطاب السماوي للرسول ولا يذكر أن جبريل خاطب النبى صلى الله عليه وسلم فى العيان وتصويره للوحى بأنه حلمفى النوم يخالف ما اجمع عليه المسلمون من أن جبريل كان يخاطب النبى صلى الله عليه وسلم بالعيان لا فى المنام : الأمر الذي تردد ذكره فى القرآل على أنه رسول الله الى الذين يصطفيهم من الأنبياء لتبليغ الرسالة الالهية لاهل الأرض .

ثالثا: انه يقطع الرسالة عن الرسول ويقطع الوحى عنه ويتجة الى القرآن فيذكر عباراته احيانا منسوبة إلى النبي صلى الله عليه وسلم على انها من تفكيره ومن قوله لا أنها قرآن موحى بها وقائله هو الله بحدانه وأن ذلك مبتوث في الكتاب بكثرة .

وهو ينسب بعض آى القرآن الى النبى ، وكذّلك ينسب ابطال التبنى الى النبى ولا ينسبه الى الله تبارك وتعالى ، وكذلك نسب تحريم الحمر الى النبى .

رابعا : يذكر قصص القرآن على انه نتيجة تجارب النبي صلى الله عليه وسلم .

وما كانت قصص النبى الا من القرآن وما كانت له رحلات مى بلاد العرب بل انه لم يخرج من الحجاز الا مرتبن احداهما مى الثانية عشرة والثانية وهو مى الخامسة والعشرين .

خامسا: يرى الكاتب أن القرآن من كلام محمد ولم يذكر قط على وجهم التصريح أن الله تبارك وتعالى هو منزل القرآن وباعث محمد بالرسالة

بل ان ذكر الله تبارك وتعالى بندر فى الكتاب ، بل لا تجد له ذكرا قط ولم يذكر القرآن الانادرا بربل لا تجد له ذكرا قط واذا ذكر آية ذكر أنها همهمة نفس النبى صلى الله عليه وسلم .

وهو لا يذكر كلمة المتران على أنه خسوب لله فتى مقام يومى بالتشكيك على صدقه ويوهم بأن به تحريفا وتبسميلا ومحاولة التقاط واحد مبن كانوا بشركون مع اللمشرات في كتابة الوحى لاثارة هذه الشبهة .

سادساً : أنه ليوهن شأن النصوص ستواء اكانت قرآنا أم احاديث عندما يقرر أن الحكم في الاستلام بالقشر أن أو الشننة أو الرأى على انها متساوية والعظم مغير أبينها ،

سابعاً: موقفه من النبي محمد صلى الله عليه وسلم المبعوث منعند الله خاطىء منان السكلم الذي كتبه عنه غير قائم على اسس صادقة بل على مايناني كل الحقائق التاريخية تماماً.

المحاج عن تاريخ النبي بهافر إلى البين مع عمه وهددا بالم يذكر في الصحاح عن تاريخي النبي وذكره المستشرقون من غير سند تاريخي .

۲ - يسترسل ويدعى أن محمد كأن رحالة معنيا بما عند الرومان والفرس ، وغير صحيح أن النبى صلى الله عليه وسلم جاب البلاد العربية شمالاً وجنوبا ، وأنه كان معنيا بمعرفة ماغند الرومان والفرس وأن كل فلك لا يوجد مآيدل عليه في التاريخ الاسلامي والمصادر الصحيحة .

٣ - يذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم تعلم الكتابة من ملاحظنه للحروف وأن هذا تزيد في الروايات .

١- يذكر أن محمدا صلى الله عليه وسلم قد سحر وهذه دعوى باطلة ، وقد ورد ذكر السحر في بعض الروايات ولكن الثقات والمحققين من العلماء ردوها وثبت بالدليل القاطع بطلانها . وأن المستشرقين يطيلون من ذكرها توهينا لشأن الدعوة الاسلامية ،

## مرحية الحسين شهيدا

ان محاولة كتابة حياة الصحابة على هيئة مسرحيات بأقلم كتاب ما كسيين أو شعوبيين من شائه أن يقلل من أقسدار هؤلاء الرجال الاعداد ويفتح الطريق أمام الجراة عليهم بالنقد والتعرض لهمه كأتهم شخصسيات سياسية وتاريخية اعتادوا نقدها أو الولوغ ني عرضها دون تقدير للخطر البالغ الذي يترقب على هذا العمل مما يتصل بالاسلام نفسه . ومن عجب ان هؤلاء السكتاب الذين تعرضوا لهذه الدراسات لم يكونوا مؤرخين اصلا يحملون أمانة العمل ويقد درون مسئوليته وانما كانوا من الأدباء والشعراء الذين اطلقت لهم حرية التعبير دون أن تحاط بسياج من الكماية العلمية أو التقدير الكامل للظروف والتيارات والعوامل المختلفة التي تكتنف تاريخ الاسلام كله ، نمنهج كتابة التاريخ له اصوله وقواعده التي تجعل من العسير على الهواة بن الأدباء والشعراء أن يحققوا فيه عملا أيجابيا صالحا ، ولما كان التاريخ الفترة الأولى من حياة الاسلام خطر ابعيد الأهمية في تقدير اصول الاسلام نفسه مان التصدي لحتابة مسرحية أو تصة فيها هو عمل. غير يسبر الا على من استطاع أن يحيط به ، ومن كانت له من ذاتيته المؤمنة بالإنسالام المقدرة لرجاله ومواقفه مايكنها من تجنب الخوض في أمور تعددت فيها الروايات وتعرضت لسكثير من الاضافات بأيدى خصوم الأسلام نفسه واصطنعت سلاحا لضرب الاسلام والتقليل مكانه غي النفوس ، ومن الحق أن هؤلاء الصحابة كالوا من معدن آخر بختلف عن معدن الذين جاءوا من بعدهم وهم يمثلون المنموذج الاسمى من البطولة الاسلامية ، ومن هنا غلا يه بمكن تناولهم على هذا النجو الذي نراه في كتب بعض الأدباء المحدثين ، ويبكن أن بقال أن أجداث المائة سنة الأولى من تاريخ الاسلام كانت من معجزات التاريخ ، وهي عمل لم يعلمه احد نبي أمة اليونان ، أو امةالرومان وان الذين يحاولون التقليل منشأن هؤلاءالصحابة هو الاساءة الى الاسلام نقسه في شخصيات العصر الأول صحابة رسول الله صلى الله عليهوسلم

## (١) العبقريات

## (٢) الفلسفة القرآنيــة

يقول عارى التوبه ان الاستاذ التعقاد يرد صفات الصديق والفاروق البارزة الى العوامل الوراثية او التكوين الجسمائي والعصبى لهما او الى الصدف العظيمة ويحاول ان يفسر مواقفهما على ضوء هذه الاسباب . والعقاد يضع هذه الاسباب في المرتبة الأولى في توجيه الشخصية ، وتأتى العقيدة الاسلامية وتربية الرسول عليه الصلاة والسلام في المرتبة الثانية، ان كان هنساك دور للعقيدة أو لتربية الرسول عنده ، والعقاد في موقف هذا متأثر ببعض المدارس الاوربيسة التي تقدس الافراد وطابع الفردية وتفسر مختلف حوادث التاريخ على هذين الأساسين ، وقسد أورد العقاد ذكرا لاحدى هذه المدارس التي تحدد صفات المعترى انطلاقاً من تكوينسه المحسدي ، وهي مدرسة لمروزو ، والعسائم الابطائي لومبروزو ومدرسته التي تأتم برايه يقررون بعد تكرار التجربة والمقارفة أن للعبقريات علامات لا تخطئها على صورة من الصور في احد من أهلها ، وهي علامات تتفق وتتناقض ولكنها في جميع حالاتها ومسورها نبطامن اختسلاف التركيب وبيناته للوتيزة الهامة بين أصحاب التشابه والمساورة .

ويقول الدكتور محمد احمد الفيراوي : يجب أن يقرأ للعقاد باحتياط وهو يكتب عن الاسلام فالعقاد ابن العصر الحديث لخذ ثقافت ما قرآ لادبائه وهو شيء كثير و وليس كل ماكتبه المستشرقون يقبله المسلم ولا كل نظريات علماء الغرب يتفق وما قرره القرآن ، ولكن العقاد اعتقد من هذه النظريات ما اعتقد فهو ينظر الى القرآن الكريم من خلال مااعتقد منها ويبسدو أن من بين، مااعتقده العقاد نظرية فريزر في نشوء الأديان فهى عنده ليست سماوية وليكن ارضية نشأت بالتطور والترقي الى الأحسن. ومن هنا تفضيل العقاد للاسلام على غيرة من الأديان فهو آخرها واذن فهو خيرها ، من هنا تفضيله ماسماه الفلسقة القرآنيسة على غيرها من المقلسة المرانيسة على غيرها من

ويتول: أن لم يكن هذا هو تفسير اطلاق اسميه الغريبين على كتابيه عبقرية محمد والفلسفة ألقر آنية فهذه النسمية خطأ منه ينبغي أن يتنبه اليه قارىء الكتابين من المسلمين ، لينجو ما أمكن مما توجى به التسميات من أن محمدا صلى الله ليه وسلم عبقري من العباقرة لا نبي ولا رسول بالمعنى الديني المعروف في الاديان المنزلة . ويؤكد هذا الايحاء أن جاء الكتابواحدا من سلسلة كتب العبقريات الإسلامية وأن يكون أولها ، فالنساشيء الذي يقرا بعد عبقرية محمد عبقرية أبى بكر وعبقرية عمر مثلا لا يمكن أن يسلم من أيحاء خنى ألى نفسه أن محمدا وأبا بكر وعمر من قبيل وأحد ، عبقرى من عباقرة وان يكن إكبرهم جميعا ، كالذي سمى النبي صلى الله عليهوسلم يطل الابطال فارهم أنه واحد من صنف ممتاز من الناس متجدد على العصور بدلاً من صنف اختتم به صلى الله عليه وسلم ، صنف الأنبياء والرسلين من عند الله ، فالنبي والرسول يأتيب الملك من عند الله بما شاء الله من وحي ومن كتاب ، ولا كذلك العبقري ولا البطل . مَالْنبوة والرسالة مُسوق البطولة والعبقرية بكثير . وكم من الصحابة رضوان الله عليهم من طل ومن عبقري ، وكلهم يدين له صلى الله عليه وسلم بأنه رسول الله اني الناس كامة مي ذلك العصر وما بعده وأنه خاتم النبيين

والفلسفة القواتية تسمية الخطر بن عبقرية محمد ، فمحمد صلى الاه عليه وسلم كان خلقه القرآن كما وصفته السيدة عائشة أم المؤمنين ، فهو خلق المعبساترة والإبطال منه نصيب ، اذ العظمة كلها والكمال الانساني كله في اتبساع ما جاء به القرآن ، فلأن يحشر صلوات الله وسلامه عليه في العبائرة أقرب الى الصواب من أن يحشر القرآن في الفلسفات ، أن الذي جرت به علاة الناس أن ينسبوا الفلسفة الى صاحبها فيقال فلسنة الرسطو أو فلسفة ابنرشد تماذا يمكن أن يراد ياترى أذا فيلفلسفة القرآن فلسفة أو الفلسفة القرآنيسة ، أن القرآن كتاب الله ليس اخلوق فيسه حسرف أو الفلسفة القرآنيسة ، أن القرآن كتاب الله ليس اخلوق فيسه حسرف ملك أو غير ملك ، فهل بمكن على هذا أن يقال أن الفلسفة القرآنية معناها ألى كتاب الله في القرآن ، ومن هنا تسدو بشاعة هذه التسمية بالنسبة الى كتاب الله فهي تسمية لا تستقيم الا أن كان القرآن كتاب محمد كما زعم المستشرقون ، فيكون معناها فلسفة محمد كما جاعت في القرآن ، وتسرب المستشرقون ، فيكون معناها فلسفة محمد كما جاعت في القرآن ، وتسرب هسذا المعنى الى نفس القارىء المسلم الناشيء عن طريق الأيحاء هو الخطر هسذا المعنى الى نفس القارىء المسلم الناشيء عن طريق الأيحاء هو الخطر

السكامن في تلك التسمية ، وهو عيبها الذي ينبغي إن يكون أول ما يؤخذ على السكتاب ، وشر منه الماتوجية التسمية من أن القرآن يمكن تلخيصه أو شرحه تحت هذا الاسم العجيب ،

وقد وقع العقاد في الخطأ وخالف القرآن الذي هو موضوع كتابه بذكره ما قاله غريزر ومن اليه عن الانسان الأول وحيرته في القوى التي أحاطت به ورهبته اياها وعدم أهتدائه الى مصدرها ثم ماحاوله من استرضائها واللياذ بها أو ببعضها كلما رغب أو رهب بعد أن أخذ في الترقى .

والكلام على الانسبان الأول يهذه الصورة خطأ عاهش منحمه القرآن الكريم ، فالانسان الأول في القرآن هو آدم أبو البشر وأول نبي في الأرض، لم يعبد الا الله ولم يلجأ الى سواه مخافة محدور أو أبتغاء مرغوب ، لكن كان من فريتسة من الأمم من منل عن الله 4 وكان الصلال على درجات عي العصر الواحد ومي العصور المتعاقبة . وجاء مريزر ومن لف لفه معمم هذا الضلال على الجنس البشري وهعل من درجاته سلسلة أو سلاسل بعضها أعمق وأعرق من الضلال من بعض أو بعضها أقل ضلالا وأقرب الم الرغي من بعض 6 تطبيقا منه على الأديان 6 لمنا جاء به (دارون) تنسيرا النشوء الألوااع على عالم الخيوان ، حين لا منلة مطلقا بين اليبهائين حتى يمكن ان يتاس عالم غلى عالم أو ميدان على ميدان ، ولو كانت انظرية ( فريزر ) وأقعسة في دائرة العلم التجريبي ماتبلها منه أولو للعلم لسعبين على الأثل كل منهما مبطل لها أو كاف لإبطالها ( أولهما ) : انهسا لا يمكن اختبسارها بالتجربة كما تختبر الفروض ونظريات الملوم التجريبية (ثانيب) ظاهرة الانبيساء والرسل الواقعيسة نني التاريخ والتي لا يمكن مطلقا الجمع بينها كحقيقة تاريخية وبين الك النظرية المشرفة التي لا تعترف بنبوة أو رسالة الهية كالتي اجمعت عليها الأديان السماوية وهناك الآن شبه اجماع على تطور الحيوان معضه من معض اذا افترض وجود الحيسام على الأرض في المسمة ولو عن صورة خليسة واحدة ﴿ حِيسة مائية كالأميدا مثلاً } لسكن وجود الحياة ولو على هذه الصورة في الأول لايدرون له تعليلا ولا تفسم أ، لأن الأرض كانت كتلة تارية ناما بردت كاثت مقتمة تعقيما تاما نمن أين للحياة أن توجد نيها الابامر الاله الحكيم وتدبيره و

وإذا وجدبت الخلية الحية في الماء غمن ابن لها النطور الى كل هذه الأصناف من الحيوان الا بأمر الله القادر الحكيم وتدبيره ، وإذا وجدت الخلية الحية في المساء غمن ابن لها القطور الى كل هده الأصناف من الحيوان الا بأمر الله القادر الحكيم وتدبيره فهدذا أدل على الله سبحانه وقدرته وحكمته في خلق الأنواع كلنوع بذاته مستقلا عن غيره كما كان يعتقد النساس قبل أن يجيء دارون بنظريت ليفسر نشوء الأنواع ، وعلى كلا الأمرين البديلين فوجود الحياة في الأرض المعقمة أولا وتنوعها ثانيا سبحانه الذي خلتها واوحدها ودبر امرها وطورها ونوعها ورقاها وجعل أنواعها متنامية متكاملة ويعيش الحيوان لا غنى له عن النبات لتستمر لمه الحياة .

ودارون لم ينعل اكثر من أن سار عي الأرض ونظر كيف بدأ الله الخلق وإن نسب ذلك لغير الله خطأ منه وغفلة إذ نسب إلى ماظنه عوامل التطورماكان ينبغي أن ينسبه الى رب هذه العوامل ومتدرها ، واخطأ مرة اخرى اذ عيم التطور حتى شمل خلق الانسان وان اعوزه في ذلك ماسماه بالطلقة المفقودة التي تخبطوا فيها الى اليوم وحلوا يتصورونها كيف شناءوا بناء على ضرس يجدونه هنا أو عظم قرد أو جمجمة يجدونها هناك مع أن الاحتمالات مي مثل هذا أكثر من أن يثبت معها أو يتعين بها هيكل سايسمونه انسانا أو شبه انسان، وهم أحرار في أن يتصوروا أو يعترضوا ما شاعوا مادام النقد العلمي مازال موجودا لكنا معشر أهل القرآن لا مُخْضَع ما اتصل بخلق آدم من آياك القرآن لتصور اتهم تلك أو لغروضهم، فالقرآن كتاب الله يحكم على نظرياتهم ولا بخضع لها ، وهو يترر أن أنم ابا البشر لم يخلق عن هدده الأرض حتى يتناوله التطور الدي خلق الله احساءها عن طريقه قبل أن يهبط آدم وزوجه الى الأرض بأمر الله وأن جنع بعض المحدثين من المسرين الى أن آدم خلق على هذه الأرض وأن حثته كانت على هدده الأرض ، غاللين من فقع توله تبدارك وتعدالي ( ولسكم في الأرض مستقر ومتاع الى حين ) حينما امروا بالهبوط واخرجوا من الجنة ومن أن هناك مي ملكوت الله است أرضين أخرى غير أرضنا هذه طبق آلية آخر سورة الطلاق ولابد أن يكون آدم خُلق عني احداها وكانت حثته ميها .

وعلى أى حال محقيقة القرآن السكريم في آياته المتعلقة بآدم أبى البشر تبطل ما قال العقاد عن الانسان الأول تيعا لما قاله أتباع دارون في خلق الانسان .

#### كتاب الله للعقاد

#### كتاب الله لمسطفى محمود

ني كتاب الله شرح العقاد هذه النظرية في شان تطور العقيدة من عبادة الطوطم الى عبادة الله . ولا ريب أن هذا الخطأ يرجع الى أن هذه النظرية منقولة من الفكر الغربي ومن كتابات احد الفسلاسفة اليهود الذي أراد بها اعلاء شان التوراة . ولا ريب أن مفهوم الاسلام يكشف عن خطأ القول بأن عبادة الله قد تطورت من عبادة الطوطم الى عبادة الشجر والحجر ومنها الى عبادة الأفسلاك والنجوم ثم صارت اربابا متعددة لها اله أعظم هو زيوس أوجوبيتر ، ثم تحولت الى عقيدة توحيد مكسوصة لشعب واحد عند اليهود وهو يهوا رب اليهود فقط وهو شعب الله المختسار ثم تطورت العقيدة الالهية لتصبح الثالوث ( الأب والابن والروح القسدس ) تطورت العقيدة الألهية التمن ترب واحد في اقائيم ثلاثة وكانت قهة تعلور العقيدة الألهية في الاسلام ، هذا هو الخطأ الذي وقع فيه العقاد ، وردده مصطفى محمود حيث جعل العقيدة الالهية تتطور من عبادة الطوطم وردده مصطفى محمود حيث جعل العقيدة الالهية تتطور من عبادة الطوطم الى عبادة الالهية المعددة .

ويتحدث مصطفى محمود عن الانسان الأول الذى كانت روحه ترتجف جوعا الى اللتبة والأمان ويتول بالنص : ( ظن أن أباه الميت الذى يظهر له في الحلم هو الله فعيده وذبح له القرابين واتخذ من تبره محرابا مزارا ) .

ثم جاء التطور من اله متحسد الى عبادة روح مجردة بلا شكل ولا جسم .

ولا شك أن مفهوم تطور العقيدة عند الكاتبين يناقض القرآن ، مالقرآن يخبرنا أن أبا البشر آدم عليه السلام كان ثبيا موحداً على انقى

صور التوحيد ولم يكن اختاتون عابد الشمس هو أول موحد على وجه الأرض كما يرعم العقاد ومصطفى محمود ونجيب محقوظ ، ويخبرنا القرآن المسكريم أن نوحا عليه المسلام كان من أولى المعزم من الرسل وكان على انتى صور التوحيد واعلاها وهو الذي دعا قومه الف سنة الاخمسين عاما الى عبادة الله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يتخذ صاحبة ولا ولدا ثم جاءت الرسل تترى ( هود وصالح وشعيب ) وابراهيم وبنيه اسماعيل واسحق ومن وراء اسحق يعقوب ووضى بها يعتوب بنيه ودعاهم الى ان لا يموتن الا وهم مسلمون ، ويوسف الصديق الذي قال : توفني مسلما والحقنى بالصالحين واستمر ركب التوحيد في ركب النبوة ، الى موسى وعيسى ، وقد أخطأ العقاد ومصطفى محبود في القول بأنه ليس في التوراة ذكر للتوحيد الاقبيل زمن المسيح وانه ليس ميها فكر للجنة والنار واليوم الآخر وليس فيها أي سمو الى آخر مايناتض صريح القرآن ، والمعروف أن اليهود حرفوا التوراة وبدلوا كلام الله ليشتروا به ثمنا مليلا كما وصفهم الله تعالى مي القرآن ، ويقول الحق ( نزل عليك الكتاب بالحق وصدتها إلى بين يديه وانزل التوراة والانجيل من قبل هدى للناس وانزل الفرقان مان الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام، وتفيدًا على آثارهم بعيسى بن مريم مصدقًا لما بين يديه من التوراة واتيناه الانجيل ميه هدى ونور ومصدقا لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمتقين ) .

وهكذا نرى أنه ليس من اختلاف قط في العقيدة وأن التحريف والتبديل قد خصل على غترات من الرسل ، غادم عليه السلام وينوه كانوا موحدين ولكن الذراري طال عليهم العهد فنسوا حظا مما ذكروا به فتولوا وكتروا فأنزل الله الأنبياء والرسل بردونهم الي جادة الحق ، وتأريخ الإنسانية من فجرها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها يمثل هذا الصراع الدائم بين الحق والباطل ولا اختلاف بين الرسالات جميعا في العقيدة ، وأنها الاختلاف بين الشرائع في التفاصيل ، ومن رحمة الله بالعباد أن جعل أحكام الشريعة السابقة منسوخة بالشريعة اللاحقة يبقى منها مايصلح لذلك الزمان وينسخ الله الإحكام الأخرى تخفيف ورحمة : (مانتسخ من لية أو ننسها نات بخير منها أو مثلها) ،

وقد حسب الكاتبان أنهما يؤديان للاسلام خدمة وما دريا أنهما يخالفان صريح القرآن وأن الخلط بين أنبياء الله وبين اختاتون تفرعون مصر وعابد الشمس والقائل عن نفسه أنه ابن الأله ومنصلبه ملك مصر العليا والسفلى وسيد الأرضين كيف يقال عنه أنه اول الموحدين .

وخطأ العقاد قوله ان التطور في الديانات محقق لاشك غيه ولا ريب أنه قد خدع للقراءات الميهودية التي دبر بها المتلموديون مؤامراتهم للادعاء بأن دينهم أول دين توحيد : ومن متابعة هـذا الخطأ نرى كتاب اليوميتولون ( ولمسا جاء عصر الاديان ) يقصدون اليهودية مع أن دين الله قائم منذ أبى البشر آدم لم ينقطع ( محمد على الباز ) .

#### حباة محمد

تعرض كتاب حياة محمد للدكتور محمد حسين هيكل الى نقد شديد غقد جرى غيسه كاتبه مجرى المتابعة لمنهج المستشرقين ، بل انه بدا كتابه بترجمة غصسولا من كتاب حياة محمد للمستشرق الفرنسى اميل درمنحم الذى كتب كتابه تحت تأثيرظروف العلاقات السياسية بين المفرب الاسلامى وبين فرنسا الكاثوليكية ، ولذلك فقد حاول فيه أن يعمل على تقريب وجهات النظر مما فات الدكتور هيكل فخدع به وتابعه :

وقسد كشف هذه الأخطار في نفس الوقت الذي كان هيكل يترجم فصول كتاب صاحبه ويعلق عليها وهو الدكتور حسين الهراوى . كما نقد هدذا الاتجاه شيخ الاسلام مصطفى صبرى ثم جاء بعد سنوات الدكتور محمد سعيد رمضان البوطى فواجه هذا التيار غقال :

ان من أسباب نشأة هذه المدرسة في حينها : ذلك الانبهار الذي أصيبت به كثير من العقول العربية المسلمة من أنياء الهضة العلمية في أوربا فقد راحت تلك العقول تتوهم - تحت تأثير ذلك الانبهار - أنه ليس من المسلمين وبين أن ينهضوا مثل تلك النهضة الا أن يفهموا الاسلام هنا كما فهمت أوربا النصرانية هناك ، وأن يضعوا حقائق الاسلام الغيبية من وراء اكتشافات العلوم المادية غلا يؤمنوا بغيب لم يدركه علم ، ولا يعرجوا على معجزة لم يؤيدها اكتشاف أو اختراع فانفعلوا ذلك نهضوا

نهضة أوربا في علومها ولحقوها في وقيها وغنونها . وكان من مظاهر هذا الاصلاح ظهور أول تجرية تحاول تحليل حياة الرسول صلى الله عليه وسلم نحليلا بسير في خصوع منكسر وراء العقلية الأوربية وتحت لواء مازعموه ( العلم الحديث ) أجل فقد كان كتاب (حياة محمد ) لحسين هيكل التجرية الرائدة في هذا المضمار أعلن فيه الرجل أنه لا يريد أن يفهم حياة محمد عليه الصلاة والسلام الا كما يأس به العلم ولذلك علا حوارق ولا معجزات، عَى حياته عليه الصلاة والسلام وانها هو القرآن والقرآن فقط. وانبرى الشبج مصطفى المراغى شبخ الازهر يقرظ الكتاب ويعارك الخطوة الرائدة وانطلق محمد غريد وجدى هو الآخر ينشر سلسلة مقالاته داعيا الناس الى غهم الاسلام والسيرة النبوية عن طريق العلم ، ولو اقتضى ذلك الاعراض عن الخبر الصادق الذي ثبت مى الكتاب والسنة وانما كان يقصد بطريق العام الا يستسلم العقل للغيبيات ولا للخوارق والمعجزات وان جاء بها الخبر الصادق المتواتر ، كأن العلم انها يتحقق بانكار كل مالم يقع تحت حدث وشعورك ، كانت هذه المدرسة رد عمل أثاره الانبهار والشعور بالضعف لدى طائفة من المسلمين تهيئا لها سبب ظروف خاصة الحاطت يهبا وهى أن تطلع على الحيساة الأوربيسة متستهويها زخارتها وملاذها عائخذوا من نزوات انفسهم حاكما متسلطا على عقولهم واصطنعوا بذلك مدرسة فسكرية ظاهرها الاصلاح الدينى وباطنها الاستخذاء النفسى والانتهار الفكري بين يدي نهضة الفرب ، ومع الأسف فان هذه المدرسة الم تكسب الى نهضة علمية كالتي نهضتها أوربا كما كانوا يتوهمون والمتد كان من الخطأ ان يحاول المسلم فهم حياة رسول الله على أنه عبقرى عظيم او قائد خطير أو داهية محنك منثل هذه الحاولة ليست الا معاندة أو معانثة للحقائق الكبرى التي تزخر بها حياة محمد صلى الله عليه وسلم اولقد اثنتت الحقائق أن النبي كان متصفا بكل صفات السمو والكمال الخلقي والعقلي والنفسي ، ولكن كل ذلك كان يسم بن حقيقة كبرى واحدة في حياته عليه الصلاة والسلام ، الا وهي أنه نبي مرسل من قبل الله عزا وجل ولا ينبغى للمسلم أن يتصور أن المعجزة الوحيدة عي حياته صلى الله عليه وسلم انها هي القرآن مادام انه لا ينكر أن له عليه الصلاة والسلام سيرة يحاول أن يفهم حياته من خلالها ، أما أذا كان ينكر وجود هذه السبرة مان

عليه أن بيكر معجزة القرآن أيضا أذ لم تبلغنا معجزات رسول الله المختلفة

وقال الأستاذ حسين الغمراوى للدكتور هيكل في التعليق على مانقله عن درمندم:

كأنى بالأستاذ يعجب بما فى السكتاب وما يحويه من آراء تقسرب مساقة الخلف بين الاسلام والنصرانية على ماتفرضه من حسن النية فى المؤلف والعاطفة الدينية والأدبية فى الناقد الا انفا راينا العلمين يسيران معا فى الطريق الذى رسمه جماعة المستشرقين .

يقول هيكل والواقع أن النبي صلى الله عليه وسلم مند الساعة الأولى بل من قبل أن ينزل عليه جبريل بالوحى كان أشد مايكون نغورا من هذه الوثنية التي نشأ اهله من قريش فيها وأشد مايكون ميلا لهذه الماني الروحية التي يتحدث عنها النصاري واليهود المنبئون من أهل الكتاب مي أنحاء شبه جزيرة العرب ، محين كان يتصل بهم اثناء ذهابه الى الشام والى اليمن في القوامل قبل أن يقوم في تجارة خديجة وبعد أن قام بها ، هذه المعانى الروحية هي التي دفعته الى أن يتحنث في كل عام بغار حراء شهرا أو أكثر من شهر ، ثم قوله : هدذا الاتصال بأهل الكتاب وكتبهم هو الذي أدى بمحمد كما قدمنا لينصح الى الذين اتبعوة بعد أن امضهم اذى قريش أن يهاجروا إلى الحبشة السيحية قان بها ملكا لا يظلم عنده أحد ، ويعترض الدكتور حسين الهراوي على هذا الاتجساه الخساطيء للدكتور ويقول أن الذي تقهمه من ذلك أن تماليم أهل السكتاب كانت قد لفتت نظر سيدنا محد الى السكمال الروحى والمثل الأعلى وجعلته يتحنث مي الفار وهده طريقة الستشرقين مي البحث ورد الهراوي على القول بأن مصادر القرآن هي هذه السكتب التي يدعون أن النبي قد استفاد منها في سياداته

وتساعل الهراوى فقال : هل حقيقة كانت الهجرة الى الحبشة لأنها مسيحية ، ويقول ان درمنحم شأن المستشرقين بتر هذه القصة بصفة مشوهة للحقيقة فلم يكن الدافع للنجاشي ورعه وتقواه ولم يكن سببعطفه ورحمته ذلك الدافع الديني بل الدافع الحقيقي أن هذا النجاشي كان عادلا

وهذه هي الخلة التي فكرها النبي حين قال ( لأن فيها ملك لا يظلم عنده احد وهي ارض صدق )

وكان من اخطاء درمندم إن استدل بالآية السكريمة :

( فان كنت في شك مها انزلنا اليك فاسأل الذين يقرعون الكتاب ).

استدل بها درمنحم على أن الله تعالى رضى الناس الاسلام دينا مع بقاء الأديان التي سبقت وحدة مندمجة في هذا الكيال الروحي اندماجا اشار اليه القرآن في قصص أصحاب هذه الأديان •

ولا ريب أن هذه مراوغة خطيرة بن الاستشراق يحاول بها أن يفسر الآيات القرآنية تفسيرا يخدم به أهدافه والحقيقة أن الاسلام كما جاء في القرآن جاء فيظهره الله على الدين كله وأن الأديان كلها التي سبقت كانت موصلة اليه لولا أن قادتها حرفوها .

والواقع أن الدكتور هيكل قد تابع منهج المستشرقين وخضع المهومهم في الفلسفة المادية بالنسبة للمعجزات وبالنسسية للاسراء والمعراج ولم يستطع أن يتحرر من للتبعية الفكرية ،

## تفسي عصرى للقرآن

يقول الدكتور نتحى حسوده : ان تفسير القرآن هو اسمى مراتب الاجتهاد ولابد لن يتصدى له ان يكون بشتهرا بالنقوى والورع والصفاء النقسى والاشراق القلبى حتى يصافح روح القرآن ويتبرخ بأسرار ووينفذ الى اغواره ويهندى الى خوافى سحره واعجازه ، وأن يستوفى بعد ذلك شرائط الاجتهاد العسامة من بصر واحاطة بلسان العرب ومفرداته والآلات عباراته وعلومه وفنونه وآدابه وآثاره وعيون تراثه احاطة شاملة وعلما ثابتا بالقرآن واحكامه وطرق استخدام هده الأحكام الى وعن صادق ومعرفة وثبقة بوجوه القياس والاهتداء الى العلل والقاصد العسامة والخاصة للشرع على الاجماع ، وواضح أن الدكتور مصطفى محمود يفتقد الغراقة اللازمة لهذا العمل الخطير وليس معنى أن الاسلام خال من الكهنوت وأن ليكل ذي عينين أن ينظر قيه أنه ـ أي الإسلام ـ يستغنى عن العلماء والمتخصصين المتبحرين في علومه واحكامه والذين هم مكلفون ببيانها للناس على وجهها المحديح ،

(٢) ان من أحكام الشرع لحكاما يقينية ثابتة منقولة بالتواتر معلومة للعلم والخاص ممتنعة على الجدل والخلاف كالتكاليف والمحرمات ، وهده تخرج عن نطاق الاجتهاد لأن طرح الاجماع حرام ومن جحدها أو خالف عنها فهو آثم فاسق ، وطائفة أخرى من الأحكام خافية الدليل مفضية الى الخلاف الأبيض في اكتشاف دليلها ، وهذه تترك للاجتهاد بشرط ألا يمارسه ألا من استونى شرائطه من أئمة الاجهاد .

والملاحظ أن الطبيب المنسر قسد أغفل هسدا التقسيم وتجاهل هسده النوارق وانطلق في ارجاء القرآن من غسير تهييز وتعرض الأصسول الدين ذاتها يصوغها على مطلق هواه ومشيئته ، وبالأسلوب الذي يناسب تغير الموديلات وتطور الموضات على أبواب السبعينيات ، فهو مثلا ينكر الجنة والنار ويتول أن الأمر لن يعدو بالنسبة للعصاة نوعا من النسدم والعذاب النفسي وبالنسبة للاخيار لونا من الشعور بالراحة والسكينة ، وهو تول يشبه قول اليهود ماتكار البعث والحساب وبأن الجنة والنسار قائمتان في الحياة الدنيا وأن أغنياء الدنيا هم أهل الجنة والفقراء هم أهل الجحيم .

(٣) اطلاق آراء غير مسئولة ولا معقولة مثل تسامحه في العسرى الذي تهافتت عليه النسساء اذ هو يرى أن بضعة أمتار (كسذا) تزيد أو تنقص في ثوب المراة لا تؤثر في دينها وفي صفاء تلبها .

وقال أحسد موسى سالم: أن هدذا التفسير رجعى أولا لأنه يزعم للمسلمين أن القرآن كتاب دين أخلاق وليس كتابا في السياسة وهو بهذا يخفى من أبسط البسائط في واقع الدعوة الاسلامية وولقع تطبيقاتها أن الدين الذي هو تفسير مجدد للحياة والوجود والحون والانسان والمجتمع والتاريخ يحرك السياسة بكل أبعادها في الحكم والأموال وعلاقات المجتمع وخصائص الثقافة ومناهج الحضارة ، ولقد ظل القرآن السكريم بهدا المعنى الشامل يحرك السياسة في المجتمع الاسلامي ويحفظ عليسه قوته العلمية والاقتصادية والفكرية والعسكرية والدولية ، طوال عصر نهضسة المسلمين ، وهو رجعي لأنه يعرض الى نذر القرآن بحتمية الموت والهلاك والفناء بصياغات مبهمة تبرق من خلالها ملامح الروحانية الهندية وروح النرفانا التي تحمل الدعوة المرفوضة بالاسلام وهي ( انت تتطهر بقدر ماترفع يدك عن شواغل الحياة وبناء الحياة ) . وهو رجعي لأنه لايعرف ماترفع يدك عن شواغل الحياة وبناء الحياة ) . وهو رجعي لأنه لايعرف

المعدرة بين الطبقة والدرجة هذا المعنى الواضعة المسرة الكرام والذى ميرت عيه آياته البينات بين الحديث عن الطبقة في موضوع الكبراء والاراذل والاخديث عن خرجات عن خرجات الماملين فالدرجة في بيان القرآن الشخديث عن خرجات الماملين فالدرجة في بيان القرآن الشخدية عن المقدم أو التآخر على خط واحد مستقيم يقائس به على نقله ومستوياته جميع التناس وقق قانون واحد للايمان والعمل هم جميعا مساوون أمامه من غير تمييز بالعنصر أو اللون أو اللسان ، أما الطبقة في جماعة من الناس تختلف تهاما في حساحها وملاحمه عما تحتها أو فوقها من طبقة أو طبقات في المجتمع الواحد ،

وهو قد جعل التحتوف هو الضوء في مقابل ظلام المادية الالحادية ، وله وتفة في تقسيره للمرام والحلال بحسن نية وقفة صريحة بجانب المادية العربية المادية الاستعمارية التي لا يقل خطرها الأخلاقي علينا وعلى قيمنا عن المادية الالحادية الشرقيسة والتي نجسد في التفسير الصحيح الأمين والمعترى للقرآن السكريم مانرد به دون خفاء على هذه وتلك بكلمة سواء يفضها العامة والخاصة جميعا » .

وقد ردد كثير من الباحثين اخطاء مصطفى محتود عن المتسير وخاصة مانقله عن ابن عربى من أن عذاب الآخرة عذاب معنوى أو أنه عذاب الضمير والوجدان ، وقال ابن الخطيب أنه لو تدبر آيات العنداب لوجدد « كلما تضجت جلودهم » قمل بمكن أن يقع نضج الجلود على الضمير والوجدان .

وخطأه في اباتحة النظر الي من يجرم النظر اليها ، واباحاة ما عليه الآن نساؤنا ومتباتنا من امتهان للخلق واحتقار لتماليم الاستبلام ولواقرا سمخش الحاديث رسول الله صلوات الله وسلامه عليه لاستبان حرمة النظر مطلقا بريئة كانت النظرة ام أثمة وذلك لأن ديننا الخيف خرصل دائما على سلا الذرائع في كل ماشرعه لنا، .

كذلك اخذ على مصطفى محمود انه اخطأ فى تفسير خطيئة آدم فى الجنة وججع برأى منحرف عن نعيم الجنة وان العسل واللبن والخبر كانت منبيا فى صدوده عن الدين بادىء الأمر ، واخطأ فى القول بأن الله ( جل شانه ) هو العقل المخيط ، ذلك انه لم يرد فى اسمائه تعالى اسم العتل ثم ، ان الله تبيارك وتعالى قوق كل تصور غلا يصح اطلاق معنى العثل على ذات الله .

## كتأب ( القرآن عقيدته وتعاليمه )

الدينوف للليفا يجي الدينوف

هذا السكتاب عبارة عن حملة شيوعية مافرة ضد القرآن الكريم فهو يهلجم الاسلام والرسيول صلى الله عليه وسلم ومؤلف الكتاب هو محى الدينوف السكرتير السابق للحسزب الشيوعى السوفيتي في ازبكستان والمعفي للأشعاد السوفيتي في سوريا .

وقد وزع السكتاب في اندونيسيا والسكويت عام ١٩٧١ وكان بمثابة امتداد لخطة تبثها روسيا في حملتها ضد القرآن السكريم والتي بدأتها منذ عنم ١٩١٧ وفقا للفكر الشيوعي المسموم الذي يعتبر الدين معوقا لحركة التاريخ وان مهية الشيوعية القضاء على الدين حتى تندفع حركة التاريخ دون عوائق .

وقد حمل السكتاب مجبوعة من الاكاذيب والاضاليل منها قول مؤلفه ان مايقرب من ربع القواق يستمل على قصص الأنبياء وكثير من الاسباطير محريفة نوعا ما ومستعارة من الديانات القديمة والكتب المقدسة وانه اعادة الكلمات القديمة والكروره في الفكر الماركسي كله . وهي تلك الكلمات التي تبدأ برغض الحوار الموضوعي والعلمي مع الدين وعلى انها الاسسلام ، وواضح أن المؤلف لم يراجع أي كتاب من كتب الاسلام المعتمدة وانما تقصى آراء خصوم الاسلام التي تقول أن الاسلام قلل من شأن النساء أو أرغم الشعوب الاخرى على اعتناقه أو وضع الانسان في مركز ثانوي أو قلل من كبرياء الإنسان وكلها إتهامات باطلة جرى تقييدها وهي متواترة فيكل مؤلفات الاستثراق الشيوعي والفربي على المهواء .

#### قمسة المضارة

يقول صبحى مارديتى ان ( ول ديورانت ) مؤرخ متحامل نقد قالتحت عنوان القبح الأسالمي في الهند مايدهش ويستنكر لما تضمنه البحث من تجن وتحامل على حقائق التاريخ ورجاله الأغذاذ المعروفين رغم ماتفرضه الروح العلمية على العلماء والمؤرخين من نزاهة خالصة وتجرد لاتشوبه

شائبة ، نقد استسلم ولديورانت الى عواطفه الشخصية المكبوتة وانساق وراء تأويلاته الذاتية الشتمدة من ذلك الحقد الماركسى الذى يحمله الفرب على الشرق عامة وعلى العرب والمسلمين خاصة مما جعله منصرفا عن جادة الحق والصواب وينزلق في مناهات الحقد والبغض .

يقول لعل المفتح الاسلامى للهند أن يكون أكثر قصص التاريخ تلطفها بالدماء وأن حكاية الفتح لما يبعث اليأس في النفوس لأن مغزاها الواضح هو أن المدينة مضطربة الخطى وأن حركة الرقيق الذي قوامه الفظام والحرية والثقافة والسلام قد يتحطم في لحظة في أيدى جماعة من الهمج تأتى من الخارج غازية » .

هل هى تساوى واحد من الف من معارك النتار والمغول فى أصفاع الأرض والحروب الصليبة العالمة التى الارض والحروب السيحى على العالم، الاسلامى ومحاكم التفتيش فى اسبانيا والحربان العالميتان الأولى والثانية،

ويلسى المؤلف تلك المجازر الدموية الجماعية التى أرتبكبها اجداده الأوربيون ضد الهنود الحمر في عقر دارهم حين شنوك عليهم حروب الابادة الشاملة فاستأصلوهم تماما وما زالوا يشنونها ضد الزنوج السود في أمريكا والمربعيا وضد العرب في فلسطين المحتلة .

بينما كان العرب ( الممج كما يطلق عليهم المؤلف ) في الهند يتضون على الوثنية والفساد وينيرون ارضه المظلمة بعدلهم وتسامهم ومدنيتهم وذلك باعتراف زعيم هندي كبير عبر مسلم مثل نهرو في كتاباته .

وقد تألم ول ديورات كثيرا وكادييكي من فرط الأسي والياس لما لحق بالمعابد الهندية من احراق وتدمير بعد سرقة تماثيلها الذهبية ونهب ماتحمله من لآليء وجواهر ثمينة فهل من المدنية والحضارة أن تمتص أقوات الشعب لتجمد في تماثيل ذهبية تزدان بالأحجار الكريمة وتوضيع في زوايا المعابد لتخبر الشعب الجائع والسيطرة عليه وهل من المدنية والحضارة أن تترك أمثال هذه الثروات الطائلة داخل المعابد بينما يعيشي غالبية الشعب الهندي في فقر وبؤسي الا الفئة الثالية جدا فيه وهي الطبقة الحاكمة التي تعيش في بذخ خيالي وترف حيوى الرب الى الاسطورة منه الى الواتع ع

هذه هى الحضارة التى يتبكى عليها المؤلف ، هذه المدنية التى تبيح استغلال النساء لتتجر بأعراضهن ، وهذا هو السلام الذى يحرض على عنها النفس التى حرم الله قتلها الا بالحق ، فيطلب من الزوجة التى يتوفى عنها زوجها بأن تقتل نفسها أو أن تعيش بقية عمرها منبوذة محتقرة مهانة من الجميع ، لقد قضى العرب على جميع هذه المفاسد والشرور فأطفئوا نيران الحروب الطائفية التى كانت تشتعل بين حين واخرى مختلف طوائف الهند العديدة فتفتك بهم الفتك الذريع وتهلكهم بالمئات والألوف ، قضوا على الوثنية وحطموا الأصنام ووزعوا ثرواتها على الفقراء والمحرومين ونشروا العدل والمساواة بين الجميع مها جعل الشعب الهندى يلتف حولهم ويساعدهم على حكامه ورفعوا كذلك من مستوى المراة وكرموها ومنعوا اكراهها على البغاء وقضوا الى الأبد على تلك الخرافة الثمائعة التى تقضى بل تقتل المراقنفسها بعد وماة زوجها وفتحوا أمامها أبواب الأمل عريضة واسعة لتبدأ حياتها من جديد كما تشاء ومع من تحب ،

ولم يكتف ديورانت بهذه المعالطات حول فتح العرب والمسلمين للهند بل هاجم رجالهم بعنف ووصفهم بالطمع والجشع والقبو ، وتحامل متعسفا بشكل ظاهر على فاتح الهند العظيم البطل الاسلامى المجاهد محمود الغرنوى ( .٧٠ – ١٠٣٠ ) الذى امضى ربع قرن من الزمان من حكمه فى حسرب وجهاد حتى ضم شمال غرب الهند والبنجاب لامبراطورية فى وسط آسيا وقد كان بطلا محاربا وسلطانا أديبا ضسم بلاطه الفسارابي والفردوسي والبيروني . هؤلاء العرب الذين يصفهم المؤلف بالهمجية يقول عنهم مؤرح أوربي معاصر يدعى ماكس فانتاجو في كتابه المعجزة العربية ( كان من ألبنظر عندما اضمحات دولة اليونان أن يهضم اليونان الثقافة الهلينية بسرعة فيحملوا الشعلة الحضارية عاليا أما اليوم فانفا نعرف الأسباب الذين كانوا يعمرون الامبراطورية المجيدة قسد أصبحت من نصيب العرب الذين كانوا يعمرون الامبراطورية المجاورة ) .

many with the first of the first state of

# البائلاناسع

1

Le

# تراجم الأعلام

لـورنس أديب اسحق فيليب حتى جرجى زيدان ساطع الحصري نبتشه ماركس الحــلاج فرويسد السلطان عبد الحميد سعد زغلول السهروردي لطفى السيد شيلي شميل كنروهر ابن رشد دنسلوب ابن الراوندي ولفنجستون يعقوب ارتين فاسکو دی حاما ولى الدين يكن الفرالي غانـــدي كارل مارتل **دورکایم** ابن خلدون دارون ميكافيلي أورئش عمر الخيام حبيران تولستوي أبو نواس يعقوب صنوع

هــرتزل

المتنبي

سارتر

زویمس أتاتورك منسمل فسريزر سيوهنا الدمشقى نصير الدين الطوسى ابن عسربى

ابن المقفع هنرى المسلاح أبو ذر الغفارى السلطان جلال الكبر عبد الرحمن الكواكبى اختساتون مرشد دبور المسامون

من الشخصيات الفي أبرزها الاستعمار وأحاطها بهسالة ضخمة من البطولة : شخصية الضابط لورنس الذي ومسف بأنه ( ملك العرب غير المتوج) والمغامر الذي كشف المؤلفات والأبحاث عن هويته الاستعمارية وولائه الزدوج لبريطانيا والصهيونية العالية ، وكيف خدع العرب وعايشهم في حيامهم ( أبأن الحرب العالمية الأولى ) على هذف وأضح هدو استاط الدولة العثمانية والايقاع بين العرب والترك ودمع العرب الى الاتتتال من أجل استيلاء مرنسا وبريطانيا على أراضي ملسطين وموريا ولبنان ، وقد كشف عن هذه الخدعة التي قام بها في كتابه ( أعمدة الحسكمة السبعة ) ومضح نفسه : حين قال : لو قيض للخلفاء أن ينتصروا مان وعود بريطانيا للعرب أن تكون سوى حبر على ورق ، ولو كنت رجلا شريفا وناصحا أمينا لصارحتهم بذلك وسرحت جيوشهم وجنبتهم التضحية بأرواحهم مى سبيل أناس لا يحفظون لهم الا ولا ذمة . وقوله : أما الشرف مقد مقدته يوم أكدت للعرب بأن بريطانيا ستحافظ على وعودهم > وقوله : لقد جازفت بخديمة العرب لاعتقادي أن مساعدتهم ضرورية لانتصارنا القليل الثمن في الشرق، ولاعتقادي أن كسينا للعرب مع الحنث بوعودنا أفضل من عدم الانتصار . ومن ذلك توله : انى أكثر ما أكون مفرا أن الدم الانجليزي لم يسقك مي المعارك التي خضتها أأن جميع الأقطار الخاضعة لنا لم تكن تساوي في نظري موت انجليزي واحد ٤ لقد جازيت بخديمة العرب لأنني كنت ارى ان كسينا للحرب مع الحنث بوعودنا انضل من عدم الانتصار .

وقد كشف كثير من الباحثين الأجانب والعرب حقيقة لورنس : ذلك الجاسوس البريطاني الذي جاء (عام ١٩١١) قبل الحرب العالمية الأولى على هيئة عضو في بعثة أثرية تدرس القلاع الصليبيسة وفي جبيل تلقى دروسا في اللغة العربية في مدرسة تبشيرية ، وقد ادعى لورنس أنه جاء ليكتشف الطريق التي سلكها بنو اسرائيل بعد خروجهم من مصر بينما كان يعمل في الواقع على رسم الخرائط للمنطقة لاستعمالها في حالة الحرب ،

فلما أعلنت الثورة العربية في الحجاز رافق فيصل بن الحسين عامين ونصف. في أثناء ذلك سار الجيش العربي من ميناء جدة على البحر الأحمر حتى دخل دمشق منتصرا في ٣٠ سبتمبر ١٩١٨ .

ولقد خدع لورنس العرب وعمل على تحطيم قسوى الجيش العثماني وغسف القطارات المجهدلة بالنخائر غلما انتهت المعركة واعلن لورد اللنبي على القيدس المالان النهت المحروب المهليبية الواعلن غوروا على دمشق تولته في هانحن قد عدنا عاصلاح الدين ، عبد لورنيس الى اعظم سرقة حين سلب قير صلاح الدين اكليلا من الذهب كان قد قدمه له الإمبراطور غلبوم يوم زيارته لدمشق .

ولما نجهت خطط الاستعمار البريطاني ، اتجه بخهوده لانجاح خطط الصهيونية ولتنع فيصل بالاجتماع بويزمان زعيم اليهود .

لقد كان من أكبر أهداف لورنس وبريطانيا استبدال خليفة المسلمين في نظر مسلمي العالم بشريف من نسسل الرسول حاكم الحسرمين وحامي السكعبة .

وكان لؤرنس يؤمن أن الثورة العربية هي تقطيع أوصال الدولة المعمانية وايتاع الخلاف بين العرب والترك ومنح الطريق أمام الصهيونية التي فاسطين .

وقهد أهدي لورنس كتابه (أعبدة الحكسة السبعة) الي سارة أرنسوهن الجاسوسة اليهودية التي القي الأتراك القبض عليها في الناصرة الثاء الحرب في غلسطين غانتجرت حتى لا تبوح بسرها .

هذا هو لورئس الذي كانت الصحف تكتب عنه وتصوره على انه منتذ العرب وملك العرب غير المتوج والذي جعلوه صائع الثورة العربية وتائدها الفعلى .

وقيد كشرفت كتابات البريطانيين انفسهم عن لورنس أنه لم وكن جاسوسا لبريطانيا والميهيونيية فحسب ، وليكنه كان الى ذلك انسانا منجرفا ، من الوجهة النفسية والاحتياعية والخلقية وأن قاريخ حياته يحمل صورة من الشيدود الحسي غاية في الغرابة والعنف ، كذلك فقد كشيفت كتابات المؤرفين خطأ باذهب اليه اليعض من أن لورنس هو لملك العياب

غير مالخواج أو أنه يكان مخلصا للعرب ، وأن كتابه على الأعمدة السبطة كان مجموعة من الأكاذيب وهي صفحة اتهام له بالتبعية للاستعمار والصعبونية .

#### فيليب حتى

كان ( ميليب ) حتى من كل كتاباته ممثلا للطابع اللبناني الخالص القائم على منظِّل الفينيقية النَّفِصل عن العِروبة والأبة العربية ، وقد اتَّام در أساته كلها على هذا النحو واكد الليمية لبنان وانقصاليته ورسم لهتاريخا مديّما مستقلا عن الأمة العربية مرتبطا بأوربا والغرب ، وكانت مؤلفاته عاملا هاما مى تأكيد دعوى الكيان الخاص والانفصال بين لبنان والعروبة، وقد أضفى هذا الاتجاه وهذه العقيدة على مختلف آرائه المتى ساقها في كتابه (العرب) وغيره طابعا خاصا ، بعيدا عن المطلق العلمي والتنسير المتاريخي المنصف الصريح الذي يرد الأمور إلى مصادرها مهو يتنكر تتكرآ مطلقاً لأثر الاسلام في الأمة العربية ، ويضيف كان تاريخ الاسلام وتهضته وحضارته السابقة المتدة على الزمن الى البعرب وحدهم ويجرى المكلام عنها تحت منوان (العرب) مَي تجاهل الاسلام واضح؛ وانحراف عن المنهج العلمي القائم على قاكيد أثر المسلمين من أتراك ومرس ومتود وبربر وغيرهم . ويذلك نهو يمثل طايع المستشرقين ومنهجهم مكتوبا باللغة العربية ( وان لم يكتب هم مؤلفاته أيضا باللغة العربية ) بل كتبها بالإنجليزية ثم ترجيت واحيطت بقدر كيير من التركيز والاهتمام رغبة عي شرويج آرائه ونظرياته التغريبية الاتليبية اليعيدة عن الإنصاف .

وقد راجع هذه الآراء الخاطئة كثير من الباحثين المنصفين وكشفوا عن وجه الزيف والخطأ فيها وفي مدمة من شجبوا آراءه الدكتور عبد العزيز المنهي الذي كثيمة عن خطأ فيليب حتى المتهند في القول بأن علم التاريخ عند العرب منقول من المفهيم الأجنبية والقارسية المقديمة وقد اشار الى هذا حين قال في ثبين لى في نشأة علم التاريخ عند العرب ، أن هذا العلم عربي النشأة والأصول وأن خطوطه الأساسية تخديت قبل المترجمة من الفارسية وخطأ قوله بأن المثال الذي احتذاه المؤلفون فارسي عن الأسل الذي احتذاه المؤلفون فارسي عن الأسل على طريقة (خدا ينامه) مردود ، وقال ندن نصرف أن كتابة التساريخ على طريقة (خدا ينامه) مردود ، وقال ندن نصرف أن كتابة التساريخ ترجمة الخداينامة وقال قلم القاريخ عند العرب من أصول تصل ترجمة الخداينامة وقال قلد بدا علم القاريخ عند العرب من أصول تصل

بدراسة الجديث ( المغازى ) من جهة وبمتابعة الاهتمام الموروث من الجاهلية بالايام كيا ظهر لدى الاخباريين .

وقد أشار كثير من الباحثين المي مدى تعصب غيليب حتى ، وبعده عن المنهج العلمي وانه وقع تحت تأثير النظريات التي غرضها النفوذالاستعمارى على لبنان بعد الحرب العالمية الأولى والتي حاولتان تخلق للبنانالشخصية تاريخية منقصلة عن تاريخ العرب والاسلام ، وبدأت اقليميته في أنه مزق تاريخ العسرب على حسد ما أسماه تاريخ لبنسان ، تاريخ سوريا ، تاريخ فلسطين .

ولعل أبرز أخطاء غيليب حتى التي كان يروج لها هي الادعاء بأن اللبنانيين هم الذين قادوا النهضة العربية الحريثة وأنهم قدموا الى مصر غانشأوا غيها الصحف والمطابع وكان أبرزا رجالهم هو اليازجي والبستاني والشهيل وصروف ونمر وزيدان ، ولو أن باحثا منصفا راجع هذه المرحلة من تاريخ العالم الاسلامي والبلاد العربية لكشف مدى الدور الخطير الذي لعبه هؤلاء المارون في سبيل استاط الخلافة وتهزيق البلاد وتيام اسرائيل والتمهيد لتسليم الوطن العربي كله للنفوذين المرنسي والإنجليزي ،

ومن دعاوى قيليب حتى نصل الجامعة العربية عن الجامعة الاسلامية ، جريا وراء النظرية المارونية اللبنانية الفينيتية الباطلة والزائفة المتى تحاول أن تقيم دولة مسيحية في لبنان تصبح حجر عثرة في وحدة العالم الاسلامي وتمثل محورا مواجها لحور اسرائيل .

#### ساطع الحصري

قال على الطنطاوى أن ساطع الحصرى هو الذي حارب الدعوة الاسلامية عمره كله بقلمه ولسائه وسلطان وظيفته حربا علمية منظمة وكان السلوبه في محاربتها هو العمل على احلال العربية محل الاسسلامية وهي دعوى الجاهلية التي ينهي رسول الله عنها وبين أن صاحبها ليس منسا وأقام برثامج المدارس على هذا الاساس الوهمي ، وقد أحرز الاستاذ ساطع الحصري شهرة بعيدة المدى في مجال دراسة القومية وألف فيها عددا من السكتب ختى أصبح مرجعا اساسيا لنظرية القوميات القائمة على أساس اللغة والتاريخ ، وقد استهدى الحصري في ابحائه بالنظرية الألمانية وبهناخ

البلقان في حركته القومية التي رقع فيها شعار اللغة في مواجهة الدولة العثمانية للتحرر منها وكان اكبر أساتذته ماكس مولر وتؤردو وهما فيلسومان يهوديان قصدا من وراء نظرية اللغة الى احياء القومية اليهودية وقد اعتبر مساطع حصرى : اللغة أساس القومية وعارض نظرية الأرض التي دعا اليها ( انطون سعادة ) وقد جرى الجددل بينه وبين عدد من النظريات الأوربية في القومية دون أن يواجه الواقع العربي أو يفهم الفكر العربي وجذوره المستمدة من الفكر الاسلامي أساسا ، هذه الجدور التي تجعل من العسير فصل اللغة عن الفكر واعتبارها متوما منفصلا ، أو الاعتماد على نظرية أن بقاء اللغة أو ضياع اللغة ، هو بقاء الأمة وضياعها ، ذلك أن الإنطلاق من مفهوم الفكر الاسلامي نفسه يجعل مثل هذه الآراء على درجة كبيرة من السذاجة والبساطة ، والواقع أن ساطع الحصرى كان غربي الفكر أساسا بلوغربي الذوق والنطق أيضا ، وأن تركيبه الثقافي والاجتماعي يحول بينه وبين تبنى نظرية عربية اصلية مستمدة من واقع الأمة العربيسة وكيانها وذاتيتها وتيمها التي لا تنفصل فيها اللغة والتاريخ عن الفكر نفسه وفي ذلك مفاطة أو جهل ، ذلك أن اللغة العربية ليست لغة أمة وليكنها لغة أمة وفكر معا وأن تاريخ العرب لا ينفصل عن تاريخ الاسلام .

ذلك أن ساطع الحصرى نشأ في بيئة الاتحاديين الأتراك الذين كانوا صنائع للفكر الغربي ونشأوا في أحضان المنظمات الماسونية وحملوا لواء الايمان بالفصل بين الدين والمجتمع وفهموا الاسلام فهما غربيا على انه دين لاهوتي ، وعلى هذا الفهم الخاطيء القاصر قامت نظرية ساطع الحصري فهي نظرية مضطربة من أساسها لأن كلمة واحدة لو أنها صححت لكان موقف مناطع الحصري من نظريته مختلف كل الاختلاف ، هذه الكلمة هي أن الدين الذي أقام عليه نظريته ليس هو دين العرب والسلمين ولكنه دين أوربا، ولذلك فان كل التحديات التي تعالجها نظرية القومية الوافدة لا توحد لساسا في الفكر الاسلامي ، هذا فضلا عن اختلاف مفهوم (العروبة) عن مفهوم القومية واختلاف مفهوم الدين بصفة عامة ،

ويخطىء ساطع الحصرى فى أنه تصر تقصيرا كبيرا فى فهم الفكر الاسلامى وأبعاده وارتباط العروبة به ، وعاش فى مؤلفاته خادما لنظرية التوميات الأوربية الوافدة ، وهى لا تلتقى على أى وجه مع التحديات التى

واجهتها الأمة العربية بعد سقوط الدولة العثمانية من وجهة نظر الثقافة العربية والفكر الاسلامي الذي يتحرك دائما في ثالث دوائر - الوطفيا المرتبطة بالأرض؛ والعروبة المرتبطة بالأمة، ووحدة الفكر الاستلامية الشاملة ولقد وقف ساطع المحصري موقف الخصومة والحقد والتعصب مغ الاسلام كلما غرض له ، وكانت محاولاته للقصل بين اللغة العربية والفكر الاسلامي محاولة سافجة فم كثف نفسه واسقط مكانته كاملة خين اعترف بالقومية اليهودية القائمة على الدين ، بينما عارض عنصر الدين في فهم الثوميات الموربية ، وان كانت كلمة (دين) لا تؤدى معنى الاسلام خين يكون البحث حول العروبة ،

وقد ثبت أن ساطع الحصرى قد خدم بدعوته وغكرة مفاهيم الماسونية والنظرية القومية الواقدة التي كان النفوذ الغربي حريصا على تلقينها للعالم العربي ، وهي ليست الاصورة من مفهوم الاقليمية اللبنائية ، والمعروف أن مناطع الحصري كان من أعهدة وزارة المعارف في تركيا منذ أوائل حكم الاتحاديين الى أن انتهت الخرب الأولى ، وأنه كان من أخطر الموجهين للبرامج التربوية والتعليمية في العراق حيث عهد الى قصلها عن الاسلام غصلا تاما وكان دوره اشنبه بدور طه حسين في التعليم المحرى ،

وجملة القول أن ساطع الحصرى نادى بمنهوم القومية الأوربية الواغد وحاول تطبيقه على (العروبة) ذات الجذور العربية الاسلامية دون أن يدرك أعماق الأثر الذى تركه الفكر الاسلامى والقرآن في اللغة العربية وفي الأمة العربية ومدى ترابط ذلك الى أكثر من ثلاثة آلاف سنة بالأمة الوسطى المنتينية السمحاء التي جاء بها ابراهيم فريظت هذا العالم الوسطى ( عالم العزب والاسلام ) بروابط تاريخية وثقافة عميقة دعمتها الاديان السماوية التي نزلت في أرض الرافدين وخملتها رسالة الاسلام العالمية التي نزلت في الوسية .

وقد استوحى ساطع الحصرى نظرية ( الفصل ) وهي نظرية معروفة في الشكر الفيرين الانسادتين الانسراك والكنها تطبق على الفيرين الانسراك والكنها تطبق على الفيرين النسلامي الذي يقوم على التكامل وترابط القيم فقد رتكر على اللغة كأساس لنظريته وعزلها عن مفهوم الفكر العربي الواسع كفا وكر طه خسين على

الأنب وعزله عن الفكر الاسلامي أو (عن الدين والقومية) على حد تعبيرة. وتظرة طه حسين كنظرة ساطع الحصرى نظرة ضيقة أوربية لاتتفق مع الزاج النفسى والأجتماعي الاسلامي القائم على تكامل التيم وشمولها. كما دعا ألى اعتبار التاريخ مقوما وبذلك عزله عن اللغة والفكر والثقافة حيفها.

كما ختلف مع دعاة الأرض والوطنية ( انطون سعادة ) وهي نظرية أخرى وافدة لا يعترف بها الفكر العربي الاسلامي الذي يؤمن بالحلقات الثلاث المترابطة المتسداخلة: ( الأرض ، والأمة ، والفكر ) وقد اعترف ساطع الحصري باسرائيل قومية ثقوم على الدين ، ورقض اعتبار الاسلام بقوما بوصفه دينا ، ومفهومه للاسلام هو مقهوم غربي خالص للدين الغربي استمده من مفهوم الاتحاديين في تركيا ، وقد فهم الاسسلام على انه دين روحي كما فهم الأوربيون الدين وكما وصف المستشرقون والمشرون الاسلام ولم ينرق بين الدين بعامة والاسلام، ولم ينظر الى موارق العصر والبيئة والجدور الثقافية التي تختلف فيها القومية في أوربا عن مقهوم العروبة في عالم الاسلام والعرب .

وعندما هاوم التجرئة والاقليمية لم يقاومها بأسلوب الأصالة العربية بن قاومها عن طريق الأسلوب الوافد ، وقد هاجم القوميين السوريين لأنهم أخذوا نظرية أوربية هي نظرية الأرض ولم يأخذوا نظرية أوربية اخرى هي نظرية اللهة التي دعا اليها وهاجم البعث في سنواته الأخيرة ولكن دون أن يصل الى أصالة مفهوم العروبة وترابطها مع الفكر الاسلامي ، ذلك الترابط الجذري الذي لا سبيل للانقكاك عنه .

وقد وصف الباحثون ساطع الحصرى بأنه هو أنضع ثهرة من ثهار المدرسة الاتحادية التركية تعلم في مدرستها وآمن بفلسفتها ونقل فسكرها ومضامينها إلى العرب والمعروف أن مدرسية الاتحاديين هي التي أنشأت تركيا الفتاة وحزب الاتحاد والترقي ، وهي صنيعة النفوذ الغربي واليهودي لتحطيم الوحدة الاسلامية الجامعة التي كانت تمثلها الخيلافة لاسسلامية المعثماتية ، وخلق الكيانات القومية والاقليمية ، وقد عاشت هذه المدرسة في حضانة الفكر المادي ثمرة فوليتير واوجست كونت وكان رجالها مناتباع هيجل ونيتشمه ودعاة القلسفة الوضعية والمتشبعين بالنزعة الطورانية

العدوانية ومفهوم القومية القائم على الصراع مع القوميات الأخرى ، وكان ساطع الحصرى هو بوق الدعوة الاتحادية في العرب وقد ركز على اللغة وعزلها عن الفكر الاسلامي واعترف بأن اسرائيل قومية تقوم على السدين ورفض اعتبار الاسلام مقوما بوصفه دينا ، ولا ريب أن مفهومه للاسلام كان ناقصاوهو مفهوم اللاهوت والعلمانية واذ تجاهل تكامل الاسلام الجامع بين العبادة ومنهج الحياة ، وبالرغم من أنه هاجم القوميين السوريين فانه لم يصل الى مفهوم العروبة في ترابطها الجدرى مع الاسلام .

#### المتنبي

حرص دعاة نظرية النقد الأدبى الغربى الوائدة على وضع أسس وتواعد للأدب العربى تختلف اختلافا جوهريا مع طبيعته وذاتيته ، وقد استهدفت هذه الدعوة ابراز شخصيات لا تبثل الأدب العربى فى أصالته ، فضلا عن اعلائها : لأبى نواس وبشار والضحاك وغيرهم ، والعبل فى نفس الوقت على تدمير الشخصيات ذات الأصالة والقود أمثال المتنبى والغزالى وابن خلدون .

وقد ساير الدكتور طه حسين المستشرقين في هذا الاتجاه ونماه وفتح له آفاق الصحافة والمحاضرات العامة ، وكان المتنبى أحد ضحاياه فقدكتب عنه كتابا حاول اتهامه بأنه لتيط ، فقد مضى يتشكك في نسب المتنبى حتى وقع في هذا الشك الجرىء في محاولة للتقليل من مكانة المتنبى في الأدب العربى وكان قد سبقه في هذا استاذه ( بلاشير ) الذي حارب المنبى في كتاب ضحم لابد أنه كان الضوء الكاشف أمام محاولة طه حسين ،

وقد جرت كل محاولات ماستيون وغون كريمر وبالأسير ودى ساسى من منطلق الحقد على هذا الشاعر الفحل الذى يعتبره النقاد العرب بحق (ابين الناس منطقا عن الشخصية العربية واشدهم اعتزازا بها وتقديرا لها وسعيا لاتهاضها) على حد تعبير الاستاذ محمود محمد شاكر في كتابه عن المتنبى الذى سبق كتاب الدكور طه حسين ، وقد كان شاكر هو أبرز الذين راجعوا طه حسين في رايه في المتنبى في مجموعة من المقالات حض عنها تلك الشبهات التي اثارها الدكور وكشف الغرض المبيت من ورائها،

ولا شك أن حملات المستشرقين على المتنبى تدخّل فى باب اعلائهم وتقديرهم للمنجرفين فى تاريخ الأدب العربي مين أولوهم اهتماما كبيرا أمثال الحلاج وشعراء الأغاني ، وهو أن لم يكن تعصبا وحملة تغريبية غائما هو جهل بالنوق العربي والخصومة لشاعر غجل دان العربية الف سنة ولم بصل الن مكانته واصل (على ادهم) .

وعلى كلّ حال فان طه حسين كان ظالما ومسرفا في الشك وبعيدا عن الأسلوب العلمي في هذه الشبهة التي أثارها والتي ليس لها سند تاريخي أو منطلق علمي .

## المسلاج

أولى لستشرقون ومن تابعهم من دعاة التغريب اهتماما كبيرا بشخصية الحلاج ، وحاولوا تصويره من خلال فكرة خاطئة أريد لصقها بالاسلام وهى مصادرة الفكر والقتل باسم حرية الفكر ، وهذا مألم يحدث في تاريخ الاسلام كله وان حدث في تاريخ أوربا الغربية المسيحية ، فلقد كان الاسلام حفيا بحرية الكلمة ألى أبعد حد ، مالم تخرج من نطاق الكلمة الى نطاق آخر ، كالتآمر السياسي أو مخابرة دولة أجنبية .

والحلاج لم تقتله الكلمة مهما كانت خارجة عن مفهوم الاسلام ، ومهما كانت مغرقة في الشبك والوثنية وأنما قتل حين ثبتت عليه مراسلات الى القرامطة فقد ثبت أنه كان وكيلا لهم ، وكان القرامطة قد الراحوا النظام الاسلامي ، وسندوا الدماء وخربوا البلاد وأنشأوا لهم عاصمة في هجر حملوا اليها الحجر الأسود فظل بها نحو ثلاثين عاما .

ولقد قال أبو يزيد البسطة في وابن عربي مقالة الحلاج دون ان يصيبهم شر، والذي عليه القول الراجح أن الحلاج كان يعمل لحساب القرامطة و وأن دعواه في الحلول والاشراق ووحدة الوجود انها كانت تعمل علي المساد الاسراس الفكري للدولة الاسلامية وهدم تعاليم الاسلام كمقدمة لتحطيم سلطته السياسية وهو نفس المنهج الذي سلكته الباطنية فقد رأي خصوم الاسلام أزاء عجزهم عن هذم دولته أن يلجأوا الى تقويض عقيدة التوحيد التي جمعت شمل العرب وتذرعوا الي نظريات التصوف عقيدة الجوسية الفارسية والفلسفة الوثنية اليونانية وكانت مقدمات المنزية بالشريعة الاسلامية والترخص في الحدود واباحة المحرمات،

وقد بمراض العلاج الهو خلك شعوطا طويلا فأدعى الألوهاية وأقهم بمعارضة الغوان وانه يندي الموقى وإن المجن يخدلونه وانه يعلل من الطواري فايشنه المعجزات وانه كان يدعو الى نوع آخر من الحج غير الطواف بالبيت الحرام عى مكة . وله مع اصحابه كتابات بالشفرة لا يفهمها الا هو ومن ارسلها اليه

والحيل ادعى العلم بالأسرار ثم تناهى الى ادعاء النبوة ثم الربوبية واستفوى في الحيل ادعى العلم بالأسرار ثم تناهى الى ادعاء النبوة ثم الربوبية واستفوى غلمان قصر المتدر بالله العباسى لينفذ بهم الى تحقيق غايته قادى ذلك الى تتله ، وذكر أمام الحرمين في كتابه الشامل أنه كان بين الحلاج وبين الجنابي رئيس الترامطة اتفاق سرى على قلب الدولة وأن هذا هو السبب الحقيقي للنين الحسلاج، .

وقد ظل الخلاج متبعا بحريته الى اليوم الذى ثبت أنه كان بينية وبين الشرائطة الثقاق سرى على قلب الدولة عند ذلك تعرض القتل بتهسة عبر تهمة حرية الفكر التى يدعيها المستشرقون ولقد خدعت الفلسفات الجلاج في القول بفكرة وحدة الوجود وغفل عن أن الشريعة الاسلامية جاءت بفكرة الترجيد المنزه وان ألله تبارك وتعالى منزه عن الجهة والزمان والمسكان ويتفتيرع عله بأن الله تبارك وتعالى منزه عن الجهة والزمان والمسكان خارج عنه وقد اوجاده من العدم وهو يمسكه لمطلة بعد المنطة الى ان يأذل تبارك وتعالى المناه بالتهائه الى ان يأذل

ان البحث العلمى قد كشف الأن حقيقة لا مراء فيها هى ان هذه الدعاوى ظهرت في ظل هذا المفهوم المضطرب الخاطىء الذي يقوم على تقسيس الشريعة التي بالطن وظاهر والذي يجهل بين الظاهر والباطن متناقات من التأويل وتزييف النضوة ، هذا التصوف الفلسفى الباطفى الذي يقوم على وحدة الولجود قد المتراقب فيه المسلج من فلسفات معددة الجنبية عن بضاطة الاسلام وقطرية تعاليفه عن مزيع من قلسفات وتصورات الهثود والقتريش والروالقيين من الأغريق الميكوي كل فكر شارد واسطورة صالة وتسعودة ماهرة التقت كل هذه التيارات المسلم ومن ورائها أهواء السنياسة ومكابدها في مخاولة للقضاء على بقاء الإسلام والخطيفة وقطرته وروحه الشرقة للدخول في مناهات الشغلال والجهل والخطيفة على مناهات المتلال والجهل والخطيفة على مناهات المتلال والجهل والخطيفة على مناهات المتلال والخطيفة المناهدة وقطرته وروحه المناهدة للتحول في مناهات الشغلال والخطيفة والتخليفة على مناهات المتلال والخطيفة المناهدة ال

قال الإيهام إبن تيمية في رسالته الني الشبيع قطر المنيجي ( أواخوا المعربية السناج الهجسري ) أحد تلامية أبن عرى وخامل الواء مكرة وكدة الوجسود على المعالم الاستلامي أن المكتبار المصنوف المؤمس على عقيدة وحدة الموجود بين الشنعوب الاسلامية كان من الاسباب التن أفت الى هجوم التنار والمتعليبين على بلاد المسلمية .

كانت هذه الجائحة مقدمة الغزو الفكري الصليبي التترى الذي قصل بعضرف المستلمين عن معلوم الاسلام الاصيل ليسهل الهجوم حليهم.

بل أن تصوف أبن عرى القائم على وحدة الوجود عمل خطير يهدف الى المتصاص أسالة القرآن المتألقة التي هي أساس عنصر المقاومة الخالد في عكوين المسلمين الروجي والأخلاقي .

ومن هنا ننهم بحق العلاقة الإكيدة بين نشر هذه الكتابات القديمة وانبعاث تراث ابن عرى والحسسلاج وابن سبعين وغيرهم وبين مقاصسيد الاستعبار وعناية المستشرقين .

# السلطان عيد الحميد

لا اعتقد أن هُنّاك المخصية في العصر الحديث هوجبت بمثل ذلك العنف الدى هوجب به النيكاتويون والمقالمة والمستبدون في العاريخ كله ، وقد جرى هذا السيل من الاتهابات وقط طويلا خوالله تني ساد جميع كتب النازيخ العربي للحديث وجرى على الالهسنة وهو ما كشفت الوثائق السياسية الجادة التي ظهرت في السنؤات الالخيرة وهو ما كشفت الوثائق السياسية الجادة التي ظهرت في السنؤات الالخيرة من زيمة وعن الفرض النفيد الذي كان وزاء اسقاطه ، ذلك أن السلطان عبد الحيد قد رقض ما عرضته عليه الصهيونية العالمية من فقت الطسريق لها ألى ملسطين والسماح بالاقامة في القدس ، وقد كان رفضه صريحا والمستعمار والمستعمار والمستعمار والمستعمار والمستعمار والمستعمار والمستعمار والمستونية المالية من هذه المحلولة بالسنيطرة والمستونية عليه واتهامه تمهيدا لاستعمام ، وقد جرت هذه المحلولة بالسنيطرة والمستونية ولمن السلطان عبد الحجد قد ترعم الدعوة اللي المحلمة الاسلامية ولحسابها ، وكان السلطان عبد الحجد قد ترعم الدعوة اللي المحلمة الاسلامية مواجهة خطر تزايد النفوذ الاستعماري ، واثامة قوة عناجزة لا تكتبفي ملعرب والترك وهما قوام الدولة العثمانية بل تضم المسلمين جميعة ، وقد

نججت الدعوة نجاحا كبر المواخفتاتحقق نتائج هامة ، كان من أبرزها الالتقاء بين البيئة والشبيعة بعد الخلاف الطويل الذي غرضه النفوذ الاستعماري ، وتد شبهد جمال الدين الأمغاني للسلطان عبد الجميد بالدهاء السياسي الخطير في مواجهة أوربها ، وكشفت الوقائع مدى رصانة عبد الحمد وحدة جمال الدين ، حتى في المسائل صغيرة التي لا تحتمل من جمال الدين رجوعه عن بيعته للسلطان .

وقد جرت مجاولات كثيرة للتركيز على جمال الدين الانفساني في السنوات الخمسين الأخيرة وابرازه في صورة البطل والقديس ، ولم يكن عذا في الواقع الا محاولة لحجب السلطان عبد الحميد وانتقاصه واحلال حمال الدين كبديل لعبد الحميد وذلك في مجال اخفاء الدور الخطير الذي عام به في مواجهة الصهيونية العالمية والذي كان يعرف هو سلفا أنه سيكلفه عمره وعرشة وقد معملة بالفعل جحاولتان اجداهما لاغتياله واخراي لاقصائه عن الملك وقد عثملت الأولى وتجحت الاخيرة .

ولقد حرصت الدعاوى الصهيونية والاستعبارية والجت الحاحا شديدا تجاوز كل حد في سبيل تعكوير المنطقال التبد الحميد في صورة الحاكم الطاغية المستهد من تلجية والرجل الخالف المذعور من نلجية أخرى ، وقد كثيبت الموثائق التي يرزب في السنوات الاخيرة كذب الادعائين ولم يستطع الحاملون عليه اثبات اسم أجد من السماء من وصفوا مانهم أغرقوا في المستور والمفل غرارات على حد قول حافظ ابراهيم في قصيدته ، والجق أن السلطان عبد الحميد استطاع والدولة العثمانية تمر باتسي مراحل الضعف أن يهواجه العالم الغربي الاستعماري بالحيلة والخدعة والمرونة السياسية وانه أوته الدول بعضها في البعض الآخر ، وتركم ينشغلون بصراعهم عند في وتت كانت محاولته لاخراج فكرة الجامعة الاسلامية الى الوجود قد خطت خياوات والمنعة وتاريت أن تحقق تتاثجها ، التي عملت على جمع السمامين خطوات والمنعة وتاريت أن تحقق تتاثجها ، التي عملت على جمع السمامين والصهيوني الذي يتهددهم وكانت صيخته « يا مسلمي العالم اتحدول » . . .

وكان هذا مثار الخصومة المحاقدة على السلطان من الاستعمار بالاضافة الى خصوم الصههوئية وكالاهما كان يطمع مى تمزيق الدولة العثمانية وتقسيم التركة من

وهناك شائعة ان السلطان عبد الحبيد دس سما للمسلح الأنفاني همات ولم يثبت هذا تاريخيا ، يتول الاستاذ صلاح الدين المنجد ؛ لقد نسبت الى السلطان عبد الحبيد أمور كثيرة وهو منها برىء والصحيح أن جُمّال الدين مات بالسرطان بعد أن مرض شهورا طويلة ولو دسوا له السم لمات بسرعة وقد وصف جرجى زيدان في الهلال (م٥/١٨٩٧) كيف توفي فقال : «كان قد اصيب بداء السرطان في فكه السفلي منذ بضعة شهور فقاسي آلاما مبرحة واجريت له عمليات كثيرة حتى استؤصل الفك السفلي كله أو أكثرة فامتد اداء الى العنق واو غل في الفم فعقد اللسان وصاعف الآلام قاتسند الحرض خطرا ولبث الناس ينتظرون وقوع الآجل والحضرة السلطانية تواصيسا المنات اليه بالاتفاق مع الجيب الهمايوني على أن ذلك لم يدقع مقدورا ولامحا مسطورا » .

### السهروردي

حاولت حركة التغريب ومعها التبشير والاستشراق اعلاء شأن مجموعة من النباذج الغريبة واعطاءها صورة الاستشهاد والبطولة وغية في الترويج لأرائها واثارة الراى حول آراء والمدة على الفكر الاسلامي لم تكن فيه اصلا ولا تمثل جوهره ولا حقيقته .

ومن هؤلاء شهاب الدين السهروردى ( المتنول ) الفسلوسي الذي حيل طراء الفلسفة الاستشراقية المستمدة من الفلسفات اليونانية والفارسية والهندية والتي تتعارض مع مفهوم التوحيد في الاسلام ، ولقد اهتم بروكامن ، ورينز ، وفادى برج من المستشرقين بآرائه ووصفوه بالمبترية وترجم أحذهم ( بوج ) كتاب « هياكل النور » كما عرض له ماسنيون أثناء بحوثه عن الحلاج وأهتم عثيرا باول كراوس وهنرى كوربان .

والحقيقة أن السهروردى نتاج غريب عن غكر الاسلام وطابعه ومزاجه الذى شكل أعلام المسلمين غى مجال الفكر من أمثال الغزالى وابن تيمية وابن حزم وغيرهم ، وهو أقرب الى صور الباطنية والمتحللين والمعطلين ولن نصفه باكثر مما وصفه به من يرونه عبقريا وشهيرا : « لم يكن مظهره مما يلسقى الهيبة والأحترام فى نفوس مستقبليه ، أهمل نفسه أو كاد وبلغ به الأهمال حتى كان على حد قول بعض من أرح له « كان زيه زريا منكرا زرى الخلقة »

دنس الثياب ، وسبح البدن، ولا يغسل له ثوبا ولا جسما ولا يدا ولا يقص ظفرا ولا شيعيا " ( النجوم الزاهرة ) وزايوا على ذلك فقالوا « ان القمل كان يتناشر على وجهه ويسعى بين ثبابه وان كل من يراه يهرب منه » هذا ما وصهه به سامى الكيالي في مجال التقدير والاعجاب ، فكيف بمن يراه غير ذلك ، ولا شك أن هذه الصورة التي يبدو بها السهروردي ، ليست اسلامية اسساسا ولا يقرها الاسلام الذي صنع نماذجه على الأخلاق والطهارة والمعزة وكان رسوله يعرف قبل قدومه بريح المسبك .

وقد وصيف السهروردي تلميذ السهروردي استاذه في كتابه « نزهة الأرواح » بانيه مههل الثياب وقد اشبارت كتب كثيرة الى قذارته منها كتاب « آثار البلاد وإخبار المهاد للقنهيني » وأعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء ج ٤ . وجماع القول عنه أنه قرأ فلسفة الاغريق والهند وفارس والفلسفة الاسلامية ، وأنه أراد أن يبدع من هذا المزيج فلسفة جديدة رسم خيوطها في فلسفته الاشراقية .

وما ذهب اليه السهروردى في تفسيرا الاشراق مثالف كل التجالف قد لمحتلف المتحالف المحتلف المحتلف الدي الله والذي الله والذي الذي تعدل الانتخاف على المحو الذي قالت به فلسفات الوثنية .

ولم يكن السهروردى متصوفا بعفهوم التصوف الاسلامي ، ولكنه كان فلسوفا غلايا فحب الى ابعد الدى في التبعية لدرسة الملوطين المسجية الوثنية التي اعتبرت الأشراق اساس المعرفة الوحيد ، وهذا الاتحراف عن مناهيم الاسلام هو الذى اثار عليه خلاف الفقهاء والصوفية والمعسائديين المسلمين جبيعا ، فقد خرج بآرائه من مفهوم الاسلام الصحيح وانحرف به ، وجبح بين الشك والايمان والكفر والشخوذة والتصوف والهرطقة ختى حسر عليه كل ذلك الاتهام بالزيغ وانحلال المقيدة هذا فضلا عن اشتفاله بالطسقة والكيمياء والسجر وأبواب الزيبرجات ، بالإضافة الى التأويل وكلها صفات دعاة الباطنية .

ومع ذلك قان هذا الانحراف عن مفهوم الادم الم يكن ليتضى على السهروردي بالتقل ، لولا ثبوبت الاعهام عليه بالاسفار مع خصوم المسلمين الهان الحروب الصليبة ، وكانت هذه المخيانة هي التي دفعت الملك الملامور ابن ضيلاح الدين الى المطلبة بأهدار دمه ،

وهن هذا تكذب كل المغرصات المنى ساقها المتغريبيون بأن السهروردى ذهب ضبحية حرية الفكر ، فالسهروردى في الحق لم يذهب ضحية معتقده ولا فكره ولم يكن ضحية اذى حاكم أو نفوذ سلطان ولم يذهب ضحية المتخويف بالله والاساءة الى نبوة الرسول ، فذلك كله في الأسلام موكول الى الله ولكن السهروردى ذهب كما ذهب الملاح ضحية خيانته الدولة الاسسلامية والاتصال بخصومها .

وكانت الباطنية حركة سياسية خطيرة تصارع الاسلام وتحاول ان تنفذ الى اعماته بوساطة امثال هؤلاء الفلاة

# شبلي شميل

جملي شيلي شميلي لواء الدعوة إلى الفلسةة المالية هكان واجدا من دعاة التشير والغزو النقافي الذين خرجتهم بيهاهد الإربيالهات في لبنييل وقدموا الى مصر من اجل العمل وكان منطقه هو مذهب دارون وقد اختسار له تفسير بختر وهو من غلاة الماديين ولم يقف شبلي شميل عند حدود الذهب المعلمي بلي ذهب يطبقه على المجتمعات من خلال نظرية التطور المادية التي تعرض تفسيرا المفكر والمجتمع والحياة مثطلقا من معارضة تأبيل للاديان والقيم والمثل التي صاغت النفس العربية الاسلامية . وقد كان الى هذا الاتجاه نحو هدم كل المقدرات بواليا ولاء استعماريا للنفوذ البريطاني في مجر والأجنبي في البلاد العربية ولم يكن داعية الى الجربة والايمان بمقومات العرب أو ذاتيتيهم ، وكان طليعا في أن يضع هذه الإمة في آتون المعالية والأميية لتنصهر غبه مسخا غريبا لا هو عربي ولا هو غربي .

وقد كشف صديقه وزميله الدكتور صروف عن اخطاء شبلى شهيل فأشار الى أنه تعلم الطب ولم يدرس العلوم الطبيعية وإذاك فان رايه في هذا المجال غير علمي بالقدر الكافي ، وأن صروف نفسه الذي درس العلوم الطبيعية لا يرى رأى شميل في مذهب دارون ولا في نظرية النشيوء والارتقاء التي اعتمد فيها شمبل على الغلاة : هيكل وبختر يقول : تناول مذهب النشيوء وترجم كتابا مفصلا فيه هو شرح بختر على مذهب دارون ثم توسيع في هذا الموضوع وطبقه على كل ما في الكون حاسبا اياه وسيلة لاصلاح حال المجتمع الإنساني .

وقال: ولم يكتف الدكتور شميل بمتابعة العلماء الذين لم يروا في الكون غير المادة والقوة 4 بل تابع العلماء الذين قالوا أنه ليش منه غير القوة وأن المادة خالة من حالات القوة .

ولكن العلماء الطبيعيين الذين اثبتوا بالتجارب أن المادة قوة ، اكثرهم من المعتقدين بوجود الأرواح مستقلة عن المادة وجلهم من المعتقدين بصحة مذهب دارون ولكنهم لا ينفون وجود الخالق (أى كما ينقيه شبلى شميل) .

واشار صروف الى قول مطران كارليل : اذا عد صانع الساعة حكيما ماهرا فالذى يصنع ساعة تصنع ساعة اخرى احكم وامهر ، اى اذا كان الخالق أودع فى المادة أو فى القوة قوة تجعلها تولد العناصر والمركبات الخياوية والمنبق والمحيوان حتى الانسان فذلك أدل على عظمته وحكمته وقدرته حا أو فرضنا أنه يعنى يؤما بيوم يخلق كل نبات وكل حيوان وكل السسان .

وقال أن بختر خالف دارون ، وأ ندارون صرح بأن الخالق نفح نسمة الحياة في الحي الأول الذي تولدت بنه الأحياء وبختر نفى ذلك ( وتابعه شميل ) .

وأشار ضروف الى أندفاع شميل العاطفى وراء كل رأى يراه دون حذر الوتقدير للامور ، وأن ذلك كان من اخطر مغامز شخصيته ، ومن الحق أن يقال أن شميل كان يعمل من خلال هدف تغريبى واضح ، وأن ضروف كان يريد أن يخفف الصدمة ، ويعمل عن طريق ادخال نفس افكار التغريب عن طريق المراحل ودون اثارة الضحيج .

واقد أخذ المؤرخون على شبلى شميل خيانته الوطنية حين كانوا يدعو الى العالمية بينما كانت الحركة الوطنية هى السلاح الوحيد ازاء الاستعمار وأنه كان تخت دعوى العالمية يدافع عن مد امتياز قناة السويس ويوالى الانجليز وقد تكشف أخيرا عن أن الدعوة الى العالمية كانت من أكبر اهداف الصهونية .

## ابن رشد

اثيرت شبهات كثيرة حول موقف خليفة قرطبة مع ابن رشد وسجفه اياه وتحريق كتبه وحاول يعض دعاة التغريب وخصوم الاسلام أن يصوروا ما وقع له من اضطهاد ، على أنه مصادرة للفكر في الاسلام ، وليس هذا صحيحا في الواقع ولم يعرف في تاريخ الاسلام أي نوع من اضطهاد المفكرين مهما كانوا يخملون من آراء ، اما آبن رشد فقد كانت خصومته مع الأمير خصومة تجمعت لها عدة عوامل أهمها :

### إ (أولا) خصومة الفقهاء للمستغلين بعض تزايدات ابن رشد .

ومنها مخاطبته للخليفة ، حيث كان يقول له (يا أخى) وكان النصور لا يضيق به في أول الأمر فلما تردد كلام الفتهاء عنده بدأ يضيق به ، وأضيف الى ذلك ما أخطأ به ابن رشد حين قال في كتابه عن الحيوان : ورأيت الزرافة عند ملك البربر مشيرا بذلك الى المنصور ، وقد غضب لذلك الأمير الذي كان يسمى نفسه خليفة للمسلمين أن يوصف بأنه ملك ، وأمر بنغى ابن رهند فأتصاه في قرية بعيدة أقام بها ثلاثة أعوام ، غير أن الفيلسوف دافع عن نفسه ونفى تهمة العيب في حق المنصور وقال أنه حين أراد أن يكتب ( لمك البرين ) فسبق القلم بها فلجاعت ملك البربر أو أن ما وقع هو تحسريف من الفاسسة .

ثم كان أن اقتنع الخليفة وعمًا عنه وعاد مرة أخرى الى قرطبة ،

## ابن الراوندي

أولى المتشرقون وكتاب التغريب اهتمساما كبيرا بعدد من الزنادقة والمنحرفين من الخارجين عن الاسلام ونشر مؤلفاتهم ودراسة حياتهم ومن هؤلاء ابن الراوندى الذى قال الحافظ بن الجوزى أنه واحد من ثلاثة من زنادقة الاسلام . وابن الراوندى من أصل يهودى وكان أبوه يدين باليهودية ثم اسلم وروى أن بعض اليهود كان يقول لبعض المسلمين بشأن ابن الراوندى : « ليفسدن عليكم هذا كتابكم كما أفسد أبوه التوراة علينا » وكان أبوه قد انشق لأمر ما عن أهل طائفته فأخذ يثير عليهم عجاج الجدل والمشاغبة »

كما كان أبنه يفعل فيما بعد ، فلما لم يتم له ما أراد انقلب مسلما نكاية في بنى دينه اليهسود .

خال البلخى عن ابن الزاوندى : انه كان عن اول امره حسن السيرة حميد النهيب ، ثم انسلخ عن الدين واظهر الالحاد والزندمة وطردته المعتزلة في محالفة الاسلام .

وقد دحض آراءه ورد عليه أبو الحسن الخياط المعتبزلي في كتابه الانتصار ، وقد بلغ ابن الراوندى قمة الخصومة للاسلام في معارضاته القرآن الكريم فقد عارض نظم القرآن بنظم من وضعه ووضع التابف للمرافضة ضد الهرا الدخة ، والاعتوال ، والمسنة ضد الآخرين ، كما وضع لليهود كتابا يرد به على المسلمين ، ثم رام نقضه بنفسه ، ووضيع كتاب ( الامامة ) للرافضة للتاء ثلاثين ديتارا وكتب غير طلطعن على التوحيد واهله .

## يعقوب أرتين

من الاسماء التي لمعت لمعلنا خلطفا في ظل الاستعمار البريطاني ، وفي دعم مخططاته في التعليم ، وكان الليد القادرة من وراء دخلوب المقدس الايرلندي مستشيار الوزارة ومن وراءه سمعد زغلول لماظر الممارف وعين اللورد كرومز ، يعوب ارتين الأربني الذي عمل وكيلا لوزارة المعلرف منذ علم ١٨٨٤ حتى توفي في علم ١٩١٩ وكان تركيبه الاجتباعي والتاريخي عاملا اساسيا في تأهيله للعمل الذي قام به بالاضافة الى تعليمه ، فهو من اسرة ارمينية تعلم في باريس ومكث بها نحو سبع سنين وعين مربيا لأمراء البيت المالك واخصهم فؤاد الذي أصبح سلطانا على مصر في عام ١٩١٧ فملكا ود وصفه المتنطف بعد وفاته بأنه ( تولى عدة مناهم بخطيرة تملوءة بالمعضلات لا يوي على تذليل صعابها الا من اتاه الله مقدرة غائقة وذكاء عظيما وفي جميعها فاز بطاهد حالمعلى ) وله كتاب : المقول التام في التعليم الفام ، وكان له دوره في بغلير مناهج المتعليم المعام الاحتلال وابدالها تغلير مناهج المتعليم اللغة في التعليم الفام ، وكان له دوره في بغلير مناهج المتعليم اللغة في التعليم الفام ، وكان له دوره في بغلير مناهج المتعليم اللغة خذيفت منها اللغة فلعربية والقرآن وتاريخ الاسلام .

وقد حرص يعقوب أرتين الأربني الأصل أن ينبقي عن المصريين كل عبقرية أو ذكاء فقال : من رسالة عن الأقلصيص في وأدي النيل له انكر فيها حتى الذكاء المصرى على ابتكار الأقاصيص الشائعة الذي ترويها العجائز

المسفار بعن اى ارتبن أن هذه الأقاصيص أما من تصدر تركي أقارسي حيث يكثر فيها الاسلوب فيها ذكر الجن والعقاريث والمساء وأما يوغلاية أوربية حيث يكثر فيها الاسلوب المبير المثنى والخرافات الموضوعة على السنة الحيواتات وأما بربرية يغلب عليها المباعث الديني والترثم بمحاشن بغداد ، وأما رنجية تدور على المسحر والفيلان والرحن والمتعوية ، وكال المقاد معلقا : أن هذا الرائي يهل على جهل بملكة وجووفة عند المريين .

# عمر الخبام

السفطاري فيهرة عبر الغيام نجاة ، بهد أن كان واحدا من العلساء المسلمين في مجال الكشوف الجغرافية ورصد الكواكب فأصبح شاعرا خطيرا في مجال الدعوة اللي الانطلاق ، وذلك عندما نشر شاعر انجليزي مجموعة من الشعر عام ١٥٨٩ نسبها الى الخيام هو فيتزجرالد ، وقد نقلت هذه القيائد الإنجليزية مرة الجري الي الخياء العربية واندعت عامليت اهتماما بالغا فيلغ عدد بن ترجعوها رائي العربية اكثر بن سبعة من الادباء منهم المستاني والزهادي ورامي والصابي النجني والسباعي والو شادي ومحمد للهاشي.

وقع تبع ذلك العتمام بالغ وتركيزا اشد خطورة على اسم الخيام دغما لهذا النيار الجديد وتعميقا له غصدرت طوابع البريد على مختلف انحاء اوربا مفسمه وصورته ، وانشئات الاندية الليلية الصاخبة تحت لواثه، وكتبوا اسمه على لطراف المطاقات (كارت بوسال ) تعظيما وتكريما لقصائد التحال والمجون المنسوبة اليه .

وقد كان لهذا التيار أثره في التعريف بالخيام في نظر الشرقيين (عربا في بطويلا ) شاعرا ماجنا عربيدا يدعوا اللي اللذة ، وقد أستمر ذلك وقتا طويلا حتى كثيفت الأيحاث العلمية والدراسات المقلصة البعيدة عن كل زيف عن أن هذه الموجة كاذبة معلا وأن الخيام لم يكن هو قلئل كل هذا الشعر الذي نسمب الميه ولم يكن في حياته انسانا خليعا ولا داعية الى أبلحة .

والقول الصحيح أن من وراء رباعيات الخيام هدفا من أهداف التغريب والاستعمار ـ يقول السيد مبشر الطرازى الحسنى مؤلف كتاب كشف اللشام عن رهاعيات الخيام ( أن الاستعمار وجد في هذا المعمل ولا سيما في ايران والهند أهبية خاصة ، وكان فيتزجر الد الشاعر الانجليزي قه لمي الاشارة من

قبل بعض الانجليز نقدم للمنتعبر خدمة تحت ستار الادب الغربي بترجمة تلك الرباعيات بصور خلابة وضعها في كلمات انجليزية جذابة بحيث تخلب قلوب الشباب الناشيء في الشرق ولا سيها الايرانيين والهنديين منهم من حيث طلاوتها ومماشباتها مع الشبهوات والنزعات النفسية ولا كانت هذه الرباعيات (منسوبة) للحكيم الكبر مساجب المكانة الرفيعة فقد خدع بها كتاب العدرب وترجموها الى لغتهم وأمطروها بالثناء والحقيقة أن (قيتز) قد خدع الشوق والشرقيين بهذه الخدعة السياسية الاستعمارية حيث تمكن من نشر هذه السموم بين أبناء الشرق والهنة وأيران ودعاهم الى تناول الخمور وملازمة اسرور والغناء ومجانية السعى ، والعمل ضد العاملين والركون الى الجبود والملوك مسلك الكنالي وجثهم على الابلحية والزندقة والحرية المطلقة، الامر والذي دمع الشرق فيها جمعه الى التأخر وجعله مستعدا لقبول تدخل المستعمر في مختلف شئونه) .

وقد بلغ الغربيون في تعريف صاحب الرباعيات (عمر الخيام) على السنة خطبائهم واقلام كتابهم ومقديات تراجمهم الى حد انههم شبهوه بابيتور اليوناني وابي المعلاء المعرى ترويجا لسوق الرباعيات وتضليلا للشرقيين ولا سيما الجيل الناشىء وكان ذلك تنفيذا لخطتهم السياسية ضد المسلمين تاكيدا لأغراضهم العدائية .

ولا شك أن أدباء الغرب قد قاموا بترجمة هذه الرباعيات لأهداف سياسية وأغراض مذهبية وحرصوا على توسيع نشرها وتفميم تناولها بكل طريق ممكن حتى نشروها في قطعات كارت بوستال .

والملاحظ أن المركز الثانى لنشر الرباعيات بعد لندن كان الهند ، حيث نشرت مى عواصم دلهى ولاهور وكالكتا وبوءبى وقال فى طالب مى بعض المدارس مى بومباى أن ها المكتاب يدرس مى مدرستنا الثانوية ككتاب أدب انجليزى ، وكان ذلك سنة ، ١٩٥ حينها مررت بالهند عضوا فى الوفد الأمغانى الى الملكة السعودية وقال : أن ترجمتة فيترجرالد الانجليسزية للرباعيات كات مدرجة مى برامج التدريس بجامعة بعليك اعظم جامعات الهند .

ثم قال السيد مبشر الطرازي : انه ليس هناك من مصادر اكيدة تؤيد تسبة هذا الشعر الى عمر الغيام ولا جود المدرها الأصلى وانها استدت

الى عالم عظيم شرقى وحكيم غلكى بارع ومنجم لامع في نفس الوقت الذى اغمضوا ابصارهم فيه عما ثبت من الحكيم النيسابورى من مقولاته وآثاره التى تدل على ديانته وتبسبكه بتعاليم الشريعة الاسلامية وحرصه على تطبيقها في كل شبئون الحياة في العالم الانساني ، وقال : أن الغربيين لم يكرموا عمر الخيام بانشاء ناد باسمه أو كتابة أسمه على أطراف البطاقات لكانته في العلوم الرياضية وعلوم الفلك وانما من أجل الأهداف السياسية التي اشرنا اليها في أذاعة قصائد التحلل والمجون المنسوبة اليه ، وأنهم لم يفعلوا ذلك لابن سينا أو الفردوسي أو الغزالي أو الزمخشرى من أعلام الفكر الاسلامي ، لقد كان تعظيم الغربيين موجها في الصحيح وفي الواقع الى تلك الرباعيات الخليعة التي مهدت لهم سبيل النيل من الأسلام وتعاليمة ودعوة الهل الشرق الى التحلل خلقي والحرية المطلقة والضعف والهوان » أ ه .

ولقد أشار كثيرون إلى خطأ نسبة الرباعيات الى عمر الخيسام وفى مقدمتهم أرنست ريفان الذى قال أنها ( أي الرباعيات ) لا تتفق مع مقاهيمه واتجاهه العلمي ، واشار العلامة الطرازي الى أنه لم يثبعه أصلا وجود نص حقيقى كتبه عمر الخيام الرباعيات ، ويتضح باجماع باحثين أنها رباعيات موضوعة لا أصل لها وضعها دعاة الشعوبية واستقلها التبشير والاستعمار،

## ولى الدين يكن

ما من اسم وضع تحت اضواء التفريب والشعوبية الإكان ضالعا مع الاستعمار وما من كاتب احتضنته جريدة المقطم الا وكان خصما لأمته ومسكر أمته ، ومن ابرز هذه الأسماء شبلى شميل وولى الدين يكن الذي وصف بانه خصم مقاوم لظلم السلطان عبد الحميد بينما كأنت خيانته التي سجن من أجلها بعيدة كل البعد عن أعمال الوطنية والحرية ، وقد سمعت من أحمد حلمى باشا رئيس حكومة فلسطين وأمين الحسيني مفتى فلسطين في ندوة كامل كيلاني أن تهمة ولى الدين يكن التي وضعته في السجن لم تكن مشرفة وانها كانت تتعلق بالعمل الذي كان يليه فقد كان عضوا في الجمعية الرسومية البحركية واخذت عليه بعض الاتهامات بالاختلاس والرشوة فلما خرج من المحمدة عام ١٩٠٨ بعنو عام ادعى أنه من الأحرار الذين اعتقلهم السلطان وقد جاء الى مصر فانطوى الى انصار بريطاني اوخصوم العرب والاسسلام ووالى الانجليز وكان من اتباع كرومر ومن محررى القطم .

وقد كان والقره الانجليز ، هو اهد ما دامع عله بعض التداب اللياليين ، يقول كرم ملحم كرم من خبلة الرسنالة : يقول القاتمون على الرجل أنه ساير الانجليز موقف عليهم حبه ورحب باختلالهم لوادى النيل » وهو بدلك يعترف بموقف ولى الدين يكن ويستدرك ميقول « أن الانجليز ساعدوا على ترقيع مصر » ولقد حاولت حركة التغريب والشعوبية أن تلقى الاضواء على هذا الرجل فرضقة الى مصاف كبار الكتاب ونشرت آثاره بين ايدى الطاباة والشراء .

ووضعه بعض كتاب لبنان في صف كتاب الرواتع ، وفي صف شوقي والمنطوطي ، بل لقد بلغ الأمر بكاتب مثل سامى الكيالي (وهو تغريبي عنيق) ان يتول عنه أنه من الأدباء الذين نهجوا نهج الاصلاح كمحمد عبده . قاستم أمين ، وامامنا قصيدته المؤسفة التي نشرها في ١٨ ديسمبر سنة ١٩٦٦ في هويلاة المتعلم وهو يوم بسط الخماية البريطانية على مضر مصدرا بها المسنحة الأولى ومؤيهة التي (ملك بريطانيا ولمبراطور الهند) يجارك هيها الحماية ومتول موجها كاته الى الملك :

مصر الوقية لا ترال وفية وكما عهدت النيسل والأهرام نالت حمايتك التي اعترت بها امثالها واستمكن الاسسلام

وقد زين ولى الدين يكن كتبه بصورة كرومر كما فعل في كتابه (المعلوم والمجهول) وقد كتب تحت صورته (مصلح مصر) .

وآية خيانته أنه هاجم عرابى والعرابيين وعبد الله نديم ، ونعى على نديم اله اختفى بعد الثورة العرابية بينما لم يختلف هو صديق الأجليز ، ولأشك أنه ليس هاك أى وجه للمقارنة بيه وبين عبد الله نديم ، ولقد قذف بقلمه اللاجور هذا المجاهد الصادق نقال ( بقى مختبئا فى مكامن خوفه اختساء الأناعى فى جحورها ) ولا بأس على عبد الله نديم ولا ضير فى أن يختفى وأنه لشرف له لا يستطيع أن يدعيه لص الجمارك .

وكذلك هايم مضطفى كايل ورجال التخزب الوطنئ وانهينهم بالنفساق واللهزيج .

وتكشف كتابات ولى الدين عن نفسية ملحدة جريئة على القيمو المومات عقد كان يتحدى شعور السلمين بكتاباته وسخرياته عن شهر ربضان على صفحات المنظم ومن ذلك قوله « دوى مدنع الظهر الذي انظر عليه » ومن الجل ذلك وصفة مندور بائمة من الحرار الفكر وضمه الى تنائمة فولتر وكان يكون منصفا لو وصفة بالزندقة ، ومها يروى أن ولى الدين يكن يمد باسل الى الدونية اليهود الأتراك الذين كان لهم دورهم الضطير في المامة محافل الله وضرب الخلافة والدولة العنمانية لخساب الضهيولية .

### عانسيدي

لع اسم المساتما غاندى في الثلاثيات في مصر لمعانا خاطفا وتحدثت الصحف عن وطنيته وجهاده في مقاومة الانجليز في الهند ، ومع أن الانجليز على الهند ، ومع أن الانجليز عملوك يحللون مصر أذ ذاك القد متبحوا لهذه المقابلات أن تضدع ولهذه التقمة أن تقسلون .

وقد وصفت الحركة الوطنية الهندية بأنها حركة قد انشاها غاندي بعد عودتة من جنوب المريقيا وكات اليه قيادتها وبطولتها .

وكان هذا هو التخريف الفطئ الذى لم ينتبه اليه الكتاب المسكلمون والحرب أذ كيف يمكن أن يكون فاندى خصما لبريطانيا وينما بريطانيا تفسم له المجال لابراز بطولته وعظمته!

ولقد طلت هذه الحلقة المفتودة خافية حتى سافر الى القسط وفد من علماء السلمين ومن بينهم العالمة عبد الفريز الشمسالبي الذي طاف طوافا والمسما بالقارة الفطية وخلق كثيرا من الجوافا التاريخية والسياسية وكان من الحم منا وضل اليه وكشف عنه المعقب ، تلك الحافة المعلودة التي تؤكد أن الحركة الوطنية لتحرير الهند اتها بدائ أصلا في اختمال المسلمين وقد از عجت الاستعمار البريطائي از عاجاً شديدا قالمسلمون هم حكام الهند السابقون والغين يتملون مقهوما صريحا في مقاومة المحتل والطالم والكفيل، والجهاد عندهم واخدة المقاتد الكثري.

ولذا فقد عمدت بريطانيا الى القضاء على هذه الحركة باسلوب غايمة في البراعة والمكر ، قصدت به الى عزل المسلمين عن قيادة الحركة الوطنية وتنحيتهم واسلامها الى الهندوس الذين اجروها على الأسلوب الذي ارادته بريطانيا .

فالاستعمار البريطانى الذى سيطر على الهند بعد ثروة ١٨٥٧ التى قادها المسلمون كان حريصا على الا تتحقق السيطرة للمسلمين مرة أخسرى على الهند وكان المسلمون قد تقدموا الى العمل من أجل الدعوة الى تجسرير الهند ، والجصول على حقوقهم وتصدرت منهم جماعة كبيرة فكانت جمعيتهم الاسسلامية التي اطلق عليها جمعية انقاذ الخسلافة برئاسة غلام محمد علم ١٩٢٠ ودخل في عضويتها الزعماء المسلمون وجمعت ما لا يقل عن سسبعة عشر مليون روبية من أجل مواجهة تآمر الدول الغربية على الدولة العثمانية .

الى هذا الوقت كان غاندي غير معروف مي الهيئات السياسية مي الهند وكان منزويا يعمل متطوعا مى مرقة تمريض الجنود ثم أتصل بجمعية الخلامة عاستقبله السلمون احر استقبال ، رفم تحذير المولوى ( خو جندى ) ، وكان على صلة به من قبل ويعلم من أمره ما لا يعلمون وخاصة قيما يتعلق بتعصيه الهنادكة على المسلمين ، وقدأشار غاندي باستئلاف الهنادكة فقبل المسلمون رغبته ويدبوه للسعى الى ذلك مطاف الهند على حساب الجمعية يدعو الى الوماق ويقول المطلعون انه كان يتصل بالهنادكة ويتآمر معهم على شل الحركة الإسملامية ثم سعى لضم جمعية الخلافة الى المؤتمر الوطني الهندى فانضبت ثقة مغاندي ، وقد اقترح السلمون في أول اجتماع لهم تديل القاون الأساسي وطالبوا بتعديل المادة التي تقول باصلاح حالة الهند الى عبارة (استقلال الهند ) عواعق المؤتمر على ذلك ومند ذلك يوم أخذت الأحرزاب تطالب بالاستقلال التايم طبق رغبة المسلمين وكانوا تهل ذلك لا يطالبون الأساجراء اصلاحات مارتاجت الحكومة (البريطانية) لهذا التغيير وعدته ماجعبة في سياسة البلاد وعلى اثره القب القبض على زعماء وزجتهم مى السجون ، وطالب المسلمون باصدار قرار يتضمن اعلان الأمة الهندية وأن الحسكومة الحاضرة غير مشروعة مع دعوة البلاد الى مقاطعتها ، وعارض غاندي وثبط الهمم ودعا الى عدم مقاومة الحكومة وقال له ممثل المسلمين ، أن كان غاندى يتصور أن أعمال السلمين من الهند لا يقوم الا على مساعدة الهنادكة فقد آن له أن يخرج هذه الفكرة من دماغه وليعلم أن السلمين لم يعتمدوا قط على أحد الا على الله وعلى أنفسهم .

وشرعت الأمة الهندية على انهاء ذلك من مقاطعة الحكومة والامتناع عن دمع الضرائب وحرق المسلمون كل ما على مخارثهم من البضائع الانجليزية وترك المسلمون الموظفون مناصبهم في الحكومة غط الهنادك محلهم واشتدت المقاطعة في البنغال اشتدادا عظيما ليس له مثيل وهاجر عدد كبير من المسلمين الى الافعان بعد أن تركوا أملاكهم واراضيهم في الهند ، وخطب اللورد ريدنج (الحاكم العام) في كلكتا فقال : اننى شديد الحيرة من جراء هذه الحسركة ولست أدرى ماذا أصنع فيها .

ومن هذا السياق تستطيع أن يتمسور قوة المسلمين في الحركة الوطنية وضعفها في الهندوكية ومن هنا فقد عمدت بريطانيا الي ضربة خطيرة بتحويل الحركة من أيدي المسلمين الى أيدى الهنود .

غقد اتهزت غرصة اجتماع الزعماء واعلانهم عام 1971 استقلال الهند استقلالا غطيا وقاموا بتعيين ولاة الولايات وحكام المقاطعات وقضاة المحاكم في جميع المدن ، هناك اجتمع اللورد ريدنج مع غاندى وطلب اليه حل الوغاق المعوني بين المسلمين والهندوك ، وقال له أن مصدر الحركة الاستقلالية غي المهند هم المسلمون وأهدافها بأيدى زعمائهم لو اجبنا مطالبكم وسلمنا لكم مقاليد الأحكام صارت البلاد للمسلمين وأن الطريق الصحيح هو أن تسعوا أولا لكثير شوكة المسلمين بالتعاون مع بريطانيا وحيئنذ لا تتمهل بريطانيا غي الاعتراف لكم بالاعتقلال وتسليم مقاليد الحكم غي البلاد اليكم .

وهنا وقع الصدع ، غقد عبدت بريطانيا الى زعماء المسلمين غاعتقلتهم وهنا وقع الصدع ، غقد عبدت بريطانيا الى زعماء المسلمين غاعتقلتهم سيف الحين كتشلو ) وهنا تقدم عائدى الى هيئة المؤتمر بأن يغوض اليه امور الحركة جميعا وقال أن الزهماء معتقلون ولابد من اعطائى المسلطة لمهلة وسرعان ما أعلن غائدى فلى أول اجتماع برئاسته أن الوقت لم يحن بعد لاعلان استقلال الهند وبذلك خان امانة زملائه وحظم مشاريعهم ، وضربت بريطانيا بيد من حديد كل محاولات المسلمين ووضعتهم فى السحن وبذلك بريطانيا بيد من حديد كل محاولات المسلمين ووضعتهم فى السحن وبذلك بريطانيا بيد من حديد كل محاولات المسلمين ووضعتهم فى السحن وبذلك معلم غاندى على الحركة الوطنية حتى اذا خرج المسلمون من السحن كان غاندى هو كل شيء .

هذا هو ملخص التحقيق الذي اجراه العلامة عبد العزيز الثعالبي اثناء زيارته للهند عام ١٩٣٧ وكشف به عن اسطورة غاندي :

ولمته كانت دعوة غاندي الى ما سماه اكتشاف الروح الهندي الصميم

والرجوع الى الحضارة الهندية هو بمثابة اعلان الحرب على الحضيارة الاسلامية التي عاشت على ارض الهند اربعة عشر قرنا وغيرت كل مفاهيم الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية بل إنها قد غيرت مقاهيم الهندوكية المنسطة .

#### رنيا د جو **بيساوتر ۽**

ان وقائع حياة ﴿ سارتر ﴾ تستطيع وحدها أن تكثيف عن طبيعة عكره وعن التحديات الخطيرة التى عرضت عليه هذا (لاتجاه الفلسفى الذي أطلق عليه أسم ( الوجودية الملحدة ) تفريقا بينها وبين الوجودية التى دعا اليها من قبل ( كيركجارد ) .

ذلك أن التحديات والأخطار التي وأجهها في مطالع حياته بعد انفسال أمه عن أبيه ، وحياته في ظل جده الذي كان قاسيا عليه ، وما يتصل ذلك بعدم اقتناعه بما كان يفرض عليه من اتجام ديني وبالاضافة الي تحديات عصره ، والي الدم اليهودي الذي يثير قيه الاحساس بالجند على المجتمعات المسحية الغربية ، كل ذلك كان له أثره في تشكيله وتركيبه وفي الآراء التي حملها ودعا اليها .

هذا بالإضافة الى شيء آخر ، ذلك هو التركيز على هذه الآراء بالدعاية لها ونشرها وتعبيق ظهورها غي المجتمعات الغربية ، وهو ليس من عيل الكاتب أو الغيلسوف ولكنه من عمل القوي التي تروقها هذه الفلسفة وتري غيها خدمة الهدائها ، والا ربب أن هذه القوى هي التي حلت من قبل آراء غرويد ونظرية نيتشة وغيرها ، وأذاعت بها وخلقت حولها هذا الجو الخطير، وادخلتها غي قصص الأدباء وكتابات الباحثين ومناهج الدراسة غي الجامعات،

وواضع من كل كتابات سارتر ذلك التحدى الخطير الجرىء على كل الحقائق والقيم وفي مقدمتها وجود الله وطبيعة الخلق والمجتمعات والناس.

وقد أدت به هذه العوامل المختلفة (من تكوينه خاصة ومن أثار مجتمعه) الى تكوين نظرية مليئة بالقلق والدعام ، رافضة لكل القيم والمقسدرات والاخلاق ، وتقوم نظرية سارتر اساسا على القول بأن الله غير موجود واذا كان الله ليس له وجود فكل شيء مباح ، وهذا لا يعنى الحرية وأنما يعنى

النوضوية التي تنكرها كل الأديان والعشائد والقيم والتي تدمر الانسان تدميرا

# مَاراء سارتر تحتقر العلم وتلكر قيمته » .

وسنارتر يرى أنه قد صنع ذاته لأنه لم يكن أبنًا لأحد ، وأنه يعيش غى المهواء ويقول ، اليوم كعد ، والمعد كبعد العد ، وأنه لا طعم لشيء ولا لذة ولا لمل في شيء .

ولما كات المذاهب الفكرية والفلسفة هي رد فعسل لنفسية مساحبها وعقليته ، فأن نظرية سارتر تكشف تعاما عن طبيعة تركيبه النفسي والعسقلي وتفصح عن غموض مطالع حياته واضطرابها ، هذا الذي ساقه الى الكفسر بكل القيم الانسانية ، ويجمع الباحثون على أن مذهب سارتر مستهد من تحديات حياته شخصيا ، فأنه ولد وليس له أسرة ومات أبوه في الشهر المالحث وكانت أمه ممسوحة الشخصية لم تشعر ابدا بحنان أمومتها ( وهي عهوفية الأصل ) والأسرة التي عاش قيها لم ترد عن جدين عجسوزين كانا مؤذياته هو وأمه ويشمرانهما بالضياع .

وقد كشف سارتر عن نفسه خلال ترجمته الذاتية فأنكر الكنيسة وقال : كنت كاثوليكيا وفي نفس الوقت بروتستانتيا ومن هنا أراد أن يؤكد ذاته مأن له رسالة ، وهو الطفل المنسوذ في مجتمع يرعى الأطفى المالماديين .

وقد تبين بعد وفاة سارتر أن أثره الاجتماعي والفكري قد تلاشي تماما ولم يخلف شيئا ذا بال فقد كات دعوته بمثابة عود ثقاب أوقد في ظلمة أزمة الحرب العالمية الثانية وسرعان ما أنطفا .

يقول جاك برك أن سارتر عقل كبير ولكنه مع الأسف يفتقر الى الذكاء السياسى ، ومن المؤسف أن سارتر الذى يبنى معظم فلسفته على فهم الاخر لايفهم الاخر كولا يحس به ، واخطر ما هنالك أن سارتر لم يستطع التغلي على ما أحيط به من الدعاية والتضطيل الصهيوشي فاعتبر السرائيسل عدعى البهسا .

## این خلدون

كانت الحلة التى قادها الدكتور طه حسين في مطالع هذا القرن على ابن خلدون في اطروحته الفرنسية التي نال بها الدكتوراه من جامعة السربون على علمة على ذلك الخط الذي اختاره المستشرقون والمبشرون لكتابنا بالنسبة الى اعلام الفكر العربين الاسلامي والمتاريخ الاسلامي ، وهو نفس الخط الذي مغين فيه زكي هبارك إلى مهاجهة الغزالي ومضى فيه طه حسين من بعد الى مهاجمة المتنبي ومضى فيه كثيرون الى تدمير اعظم الشخصيات العربية الاسلامية التي هي غذر تاريخنا والمثل الاعلى الذي يتطلع اليه شبابنا .

وكان طه حسين قد اعد اطروحته تحت اشراف باحث يهودي هو « دور كايم » ومن هنا تقد حرص على نقل آرائه واضطفاء وجهة نظره ، وقد تخصى في ذلك شوطا طويلاني الظلم والإعنات حتى اعتبر أن اطلاق لقب الاعتماعي ) على أبن خلدون مبالغة كبيرة .

وكان هذا غاية في الظلم والاعتساف ، وقد كشفت ابحاث البلطين عن هذه التبعية الخطيرة التي دفعت طه حسين التي تبغي آرام دوركايم في ابن خلدون واتخاذها اساسا لبحثه وهو يهودي من إتباع النظرية الماركسية ورايه في ابن خلدون مشوب بالتعصب .

ولقد وقف طه حسين هذا الموقف الظالم الأبن خلفون بينما وقف اغلب كتاب الغرب المنصفين موقف التقدير لهذا العلامة ، وكشفوا عن سبقه وعن ريادته في مجال الفاريخ والاجتماع والاقتصاد بالنسبة لمن جاءوا بعده من المثال لادم سميث واوغست كونت وبينهم وبينه اكثر من اربعة قرون ،

وقد اكد المنصفون من الباحثين أن نظريته في المقدمة لم تكن بحرد جمع لعارف منوعة والكنها حاست كعمل منظم ومرتب ينطبق عليه لفظ العام في معناه الدقيق .

وتند ردد هذه المعنى : شمیدث ، وفیلیب ، ولیف لاکوست ، روبرت غلینت وجو میلوفیتسن واستیمانوا کولوزیو .

وسجل أراولد تويمبي « أن أبن خلدون في المقدمة التي كتبها للتاريخ والعلم قد أدرك وأنشأ ( علسفة التاريخ ) وهي بلا شك أعظم عمل من نوجه أبدعه أي زمان ومكان »،

ومَى مؤتمر ابن خلدون عام ١٩٦٢ بالقاهرة اجتمع أكثر من مائة عالم وتدموا أكثر من ثمانمائة صفحة عن ابن خلدون كلها تصفع آراء طه حسين الزائفة الوافدة التي تحمل طابع التبعية والجحود .

وقال الدكتور عمر غروح فى هذا الموقف : انه لن دواعى الأسف أن يعرف الفربيون فضل ابن خلدون قبل أن يعرفه الشرقيون أنفسهم ، ولكن الذي يؤسف له حقا أن يقوم بعض الشرقيين يحطون من قدر أبن خلدون بعد أن جهد الغربيون كل جهد في نشر فضائله واظهارها .

#### ميكافيلي

اولى التغربيون اهتماما كبيرا بما كافيلى وكتابه الأمير ، لا على النحو المصحيح وهو ابراز الموارق بين الفكر الاسلامى والفكر الغربى فى مجال السياسة ودحض نظرية ميكافيلى واعلان ذاتية الفكر الاسلامى التى تؤمن مأخلاتية كل التيم والمفاهيم من سياسة واقتصاد واجتماع وتربية ، ولكن على اساس غزو الفكر الاسلامى بمفاهيم تختلف عن ذاتيته واخلاتياته وقيمه الاساسية .

والحق أن ميكانيلي مطابق للفكر الغربي في أسسه الرومانية واليونانية وهو أضافة حقيقة اليها ، وليس غريبا عنها ، ولكنه غريب بالنسبة للفكر العربي الاسلامي ، حقيقة أن ميكانيلي يمثل أول انكسار في الخط الذي الساعته تعاليم السيحية ، ولكنه مطابق لذلك المتحول الخطير الذي أتجه اليه الفكر الغربي حين حرر نفسه من قيم الأديان وانطلق الى نزعته الوثنيسة القديمة : نزعة الغاية التي تيرر الواسطة .

وقد كانت نظرية ميكافيلى هي منطلق جميع نظريات الديكتاتورية والفاشية والتازية والتسلط التي سادت الفكر الأوربي والمجتمع الفربي ، وهي نظرة غريبة على مجتمع العرب والمسلمين عي اصالته ، وأن كان قد تأثر بها كما تأثر بالفزو الفربي الذي فرض عليه الفلسفة الليبرالية ، والانظمة الديمقراطية المعربية بكل فسادها واضطرابها وتعارضها مع مناهيم الفكر الاسلامي القائمة على الحرية والكرامة والعدالة والترابط بين القرد والمجتمع وحرية المعتقد الديني .

ولذلك ماننا يجب أن تنبه إلى مدى عمق الفوارق بين الفكر الفريي

والفكر الاسسلامي في مجال السواسة وفي عرض الشخصيات المختلفة وفي مقدمتها ميكافيلي .

## تولستوي

نزعة المائدية والتولستوية في الابب العربي والفكر العربي الحديث نزعة دخيلة وافدة ، غريبة عن طبيعة هذا الأدب وهذا الفكر ، وهي حاولة لاخراج الفكر الاسلامي والثقافة العربية عن ذاتيتها القائمة على العدل والرحمة معا ، والتي تجعل ( الجهاد ) افقا عاليا من آفاق العقائد لا سبيل الي التخلي عنه أو المهادئة فيه أو التفريط فيه .

وتقوم الفاندية والتولستوية كالبهائية والقاديانية على غكرة مستمدة من المسيحية الغربية هي فكرة السلام والدعوة الى القاء السلاح والغاالحروب والتقريب بين الاديان ، وهي جبيعها دعاوى تكشف ان من ورائها الصهيونية العالمية والماسونية في محاولة تخذيل كل القوى المدافعة عن ارضها ومحاولة تقبل ما يسمى بالثقافة العالمية أو الفكر العالمي أو الأخوة العالمية ، وتبرز هذه الدعوات وتستشرى في ظل ذلك الخطر الاسرائيلي الماثل المسيطر على الأرض العربية .

بينها لا تحمل اى دعوة ما يحمله الاسملام من سلام والحاء ومحبة وتقريب بين الناس ودعوة الى الانسانية والاخاء البشرى ، دون انتقاص لأحد أو احتلال الرضيه أو سيطرة عليه واذلاله .

ومن ها كان خطر التزيين بها دعا اليه تولسنوى أو غائدى من سلام الله ما يشار اليه من العصيان المدنى في مواجهة الاستعمار أو الدعوة الى الرحمة المسيحية ، ذلك أن الاسلام يقوم على قاعدته الاصيلة بسلاما كاملا عن طريق الجماد ، الذي هو في مقبومه الأصيل عملية دماع وحذر واستعداد وليست عملية قتل أو قتال أو خرب : وهي نتبثل في الآية الكريمة « واعدوا لهم ما استطعتم من قوة الله فهي استعداد وحذر وتحصين للثغور وتقطية في مواجهة العدو ، تحمل السلام ، وتقرضه ، وتحول دون القتال والحرب الا اذا اعتدى على أرض المسلمين أو غزيت بلادهم فهنا يكون القتال من أجل استرداد الأرض وحماية الذمار ،

## يعقوب صنوع

هـذا واحـد من عمد دعاة الفـزو الثقافي الفـربي الذي يعمل النفريب على تزيينه واعـلاء اسـمة ووضعه في صفوف المحـاهدين والمحـربين والقـاومين الظـام والاسمـتبداد ، حـتي لقد أضيف اسمه الى قائمة تلاميذ جمال الدين الانفاني بينما كان هو خادما للاهداف الاستعمارية شأنه شأن جرجي زيدان وسليم سركيس وفرح أنطون ولي الدين يكن وفيرهم ، فيعقوب صنوع يهودي أساسا وقد حمل الدعوة الى الدين أنكن وفيرهم ، فيعقوب صنوع يهودي أساسا وقد حمل الدعوة الى العابية وأنشأ الصحافة الساخرة للعبث بكل القيم والمقدرات وادخال عنصر فكاهة والسخرية بكل شيء ، من النكتة المكتبوفة الى الكلمة الجريئة ، وهو الذي فتح هذا الباب في صحافتنا العربية والمصرية فمضي الكتاب فيــه من بعد ، وكان من الاسلحة الخطيرة التي حملها المحترفون في سبيل العدوان على الأعراض والكرابات والبيوت ،

ولم يكن يعقوب صنوع الا واحدا من هذه المدرسة التي عملت في صف القصر والاستعمار وخدمت اهدافها بالاستيلاء على قيادة الصحافة والمسرح، وقد حمل معه سموم القصصص والمسرحيات الفرنسية المكشسوفة فعربها ومصرها ، وساهم بجهد ضخم في انشاء المحافل الماسونية في مصر عسام ١٨٦٥ . والواقع أن يعقوب صنوع كان منيعة الخديو أساسا وكان يعلم اولاده اللغة الفرنسية وله تصائد عديدة في مديحه والاشادة به ، وتردد أنه كان استاذا في علم الرقص وأنه علمه في قصور الخديو والباشوات ، وكان الراء عابدين قد ارسلوه الى باريس ليتعلم بها فهو ربيب لعتهم اصلا ، وليس خلافه مع الخديو اسماعيل مرتبطا بهدف أو أيمانا بقكرة كما حاول بعنض التغريبيين أن يصوروه ، بل على العكس كان يجرى مع التيارات الصهيونية والاستعمارية التي حملت على المفديو رغبة في اسقاطه ،

واذا كان يعقوب منوع قد الف محفلا أو محفلين فان ذلك كان في خدمة الماسونية طليعة الصهيونية في هذا العهد ، وقد كشف أبراهيم عبده هذا المعنى في كتابة عنه حين قال :

« كان في محفلة يتحدث عن تقدم الآداب والعلوم في أوربا . حاملا على تخفيف حدة كراهية النفوذ الأجنبي ومسالمته ، وكان المتحدثون في ندوته يدعون للحكمة والاخاء بين الشعوب وقد كانت جمعيات يحضرها اليهسود والنصاري والمسلمون ويغرى بها طلبة الأزهر وضباط الجيش ■ ليتعرفوا » على مبادىء الحرية الأوربية والفرنسية خاصة » .

ولا شك أن تعبير أبراهيم عبده أنها هو محاولة لبقة لاخفاء صفة الماسونية التي كانت تسيطر على هذه الاجتماعات ، وكل ما أورده هو من دعواها الخطيرة التي "الت بالمحدوعين فيما ألى أن يكونوا خدما معصوبي المييين للبنائين الأحرار الذين يدعون في خفية ألى إعادة بناء هيكل سليمان وهم طلائع الصهيونية .

لا ريب أفن من أن مقوب صنوع كان طرفا من حركة الماسونية واداة من أدوات النفوف الأجنبل ، وآية غيانته أنه لحين السبع الحلافة بع السباعيل لجا إلى القصلية الإيطالية منال حبايتها واستند عليها من مهاجبة اسباعيل كيا لجا إلى حباية مرتبا .

وهكذا تنحسر الهالة الضخمة الكاذبة التي اختاها هؤلاء التغريبيون عن يعتوب صنوع وينكشف في ضوء الحقائق انه عبيل شعوبي ماسوني خائن لوطه .

## أديب اسحق

الى عهد قريب كلنت كتب الطالعة في المدارس الأمارية تحمل نصوصنا من كتابات أديب أسحق الذي تصفه بأنه داعية من دعاة الحرية وتنسب اليه أنه كان تلميذا من تلاميذ جمال الدين الأفغاني ، وهو بذلك يعلو على الاتهام ويرتفع عن الشك ميه . ولكن المقيقة لا يبحث عنها خلال أتنامة جمال الدين عَى مَصِر وقد غادرها ١٨٧٩ وأنما يبحث عن هذه الأسماء التي دارت حول مُّلك جمال الدين بعد سفره ، إين ذهبوا وكيف عملوا ، مُقد كانوا جمساعة مِن الوصوليين الذين استغلوا دعوة هذا الداعي مي سبيل كسب لحسيباب الاستعمار والتغريب والمانسونية ، ذلك أن أديب استحق ما كاد يرى جمال الدين وهو يغادر مصر حتى اصبح ولها للقصر والاستعمار ، وإنه حين عاد الى مصر كرمته الدولة التي كان يعارضها في ظل جمال الدين وعسين وكيلا لقلم الانشناء والترجمة بديوان المعارف واعاد جريدة مصر الني الوجود « وهكذا عاد اديب اسحق ليجد تكريما من الدولة المحتلة ثم يتصل بالخديو غينعم عليه برتبة البكوية ويصبح كاتما لأسرار مجلس النواب ومعنى هذا أنه تحول عن مذهبه الأول ثم أصبح من دعاة « الاعتدال » ابان الثورة العرابية مما اسخط عليه رجال هذه الثورة ومنع جريدته من أن تكون لبان حالها ، ولأديب اسحق شعر حمل فيه على النورة العرابية وعرابي.

هذا فضلا عما عرف عن أديب استحق من تحلل في الخلق والدين ، الصحافة عنده حرفة وليست فكرة ، كما عرف بسرعة الانفعال وهيساج الاعصاب والتقلب كما وصفه عارفوه بأنه يؤمن بالجرى وراء هوى النفس ، كما وصف بالتساهل في طرق معاشرته واطلاق هواه مما ساق اليه عنيف الزاج وحدته وقد كان هذا سببا من اسباب استفحال مراضه وتعجيل وغاته بداء الصدر ، وقد عرف أن هدفه كان هو النيل من وحدة العالم الاسلامي تعصبا ضد الدولة العثمانية التي كانت تجمع بين الجالين العربي والاسلامي.

ولعل أخطر ما وجه الى أديب أسحق من أتهام أنه كان يولجه الاستعبار البريطاني في مصر ولا يهاجم الاستعمار الفرنسي في بالأده سوريا ، بل كان يعطف على فرنسا الأم ويواليها ويصفها بأنها محررة الشعوب ، وذلك موضع الاتهام في أمانته ككاتب وأخطر مغمز يوجه الى أدبه وشخصته ،

ولقد كان متابعا بالطبع للماسوية ومن أولياء الدعوة الى ما دعت اليه من أكبار وأجلال للثورة المرنسية والفكر الغربي .

ومن العجب أن تظهر دراسات في الأخير تحاول أن ترفع من قدر هذا الكاتب الافاق صنيع المحافل الماسونية وتصوره في صورة المفكر الأصل وتضعه في صف رفاعة الطهطاوي وخير الدين التونسي على بعد الفارق والهدف بينه وبينهما .

### جرجى زيدان

ما زال دعاة التغريب يخدعون القارىء العربى والمسلم حول جرجى زيدان ويقامون له روايات الهلك المليئة بالسموم والاتهامات الباطلة والشبك والشبهات ، وذلك غى طريق حركة الغزو الثقافي التى تركز على التاريخ الاسلامي وتحاول اغساده في نظر الشباب ، ولقد ظهرت في الفترة الأخيرة ترجم جديدة لجرجي زيدان وحدها كافية لتكثمف عن حقيقته ، فقد اعتمدت دليه المخابرات الأجنبية ورافق الحملة النبيلة الى السودان ١٨٨٤ بوصفه مترجما في قلب الاستخبارات ، فلما كثمف عنه الاستعماريون ووجدوا فيه طلبتهم ارسلوه الى بريطانيا واعدو اعدادا خاصا فلما عاد درس اللغتين العبرانية والسريانية وجاء الى مصر فالف أخطر كتاب في تاريخ الماسونية وكان من دعاتها الأبرار وعضوا مؤسسا في المحافل المسونية ، ولم يتف أمره عند هذا بل أدخل الى أفكاره وآرائه سموم الآراء الخطيرة التي تحملها هذه

الدعوى التي كانت مقدمة للصهيونية العالمية والتي استقطبت كثيرا من العالم العربي .

وكان الهلال وروايات الهلال من الأدوات الخطيرة في هذا المجال في سبيل الدعوة لليهود وتزييف التاريخ القديم ، ولقد ثبت اتصال جرجي زيدان بالاتحاديين الأتراك الذين كانوا اداة النفوذ الاستعماري والصهوني في تمزيق الدولة العثمانية ، وانهم أولوا اهتمامهم بالكتابة عن الانقلاب العثماني وكان رأيه في السلطان عبد الحميد متابعة للصهيونية حتى أنه عندما أشار الى موقفه الكريم في رفض عرضهم ، لم يزد على أن قال كلمات غايضة لا تكشف الحقيقة تمويها وابقاء للشبهة حول الرجل الكريم ، وكتابات جرجي زيدان الحميل لواء الخصومة لكل وطنى ومجاهد ومصلح ، مصطفى كامل وعرابي والهدى محمد أحمد وغيرهم ...

## تيتشه

عمد دعاة التفريب الى اعلاء شأن الفيلسوف نيتشه وابراز فكره وكاثوا في ذلك غير صادقين ، بل لقد استغلوا جانبا من نيتشه ولم يكشفوا عن حقيقته او التحديات التي دفعته .

وما ردده الفيلسوف نيتشه لا يتصل بالفكر الاسلامي ولا بالاسلام ولا بالاسلام ولا بالادب العربي من قريب أو بعيد فقد كان نيتشه مسيحيا وكان هجومه كله على المسيحية الغربية ، وفي كل ما حاول أن يصورها به من قصور أو عجز من مواجهة العلم (كما فعل رينان) من بعده أو أثارة الاتهامات حول شخصية سيدنا عيسي وهل هو الله أم بشر (على نحو ما قعل لودفيج من بعد) كل هذا لا يطرح على الفكر الاسلامي ولا يهثل أدفي صلة به ، ذلك الى أن الفكر الاسلامي في متابعة من القرآن والاسلام يختلف اختلافا بعيدا في نظرته الى العلم والى النبوة والى التوحيد وفي مختلف مفاهيم الحياة وقيمها ،

أما الذين طرحوا نيتشبه ومكره من محيط مكرنا العربي الاسلامي مانما أرادوا اثارة الشبهات وخلق جو من الشكوك والالحاد والاباحة جريا على التمويه الذي توجه اليه حملات التغريب والصهيونية وهو مهاجمة الدين بوصفه دينا ، أما الاسلام مليس دينا بالمعنى الذي يريده هؤلاء أو يقصدونه،

قلك اله ليس منهجا تعيديا لاهوتيا خالصا يقوم على العبادات أو الاتصال بالله وحده ولكنه نظام كامل للحياة والمجتمع والحضارة تترابط له الملة بين الانسان والله والانسان والمجتمع جميعا ومن هنا عان عكر نيتشه وصيعته أن الله قد مات لا تدخل مطلقا عي نطاق الفكر العربي الاسلامي الامن ناحية دراسة تطور الأديان وعلومها المقارئة .

ولكى يتأكد شبابه السلم من نساد المثل الأعلى لدى نيتشكه نكشف هذه الصفحة التى ظل خصومنا يكتبونها زمنا وهو أن نيتشه قضى نحو عشرين عاما وهو في جنون يكاد يكون مطبقا اذ كان في الدور الأخير من مرض السلمس وكان مينا منذ عام ١٨٨٥ ودفن عام ١٩٠٠ وهو مرض لم يقعد جسمه غقط بل أمانت ذهنه ، ومات مغمورا لم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة ولكنه بعد موته بعثه اليهود من جديد ليحقق أهدافهم واشادوا به في البروتوكولات .

### ماركس

أبرز مفاهيم ماركس نظرية التفسير المادى للتاريخ وهى نظرية ثبت انها جزئية وليست صالحة للتطبيق لا من حيث المجتمعات ولا من حيث العصور ، وانها واحدة من نظريات التفسير الجغرافي للتاريخ ، والتفسير الجنسي للتاريخ ، وكلها نظريات يقف أمامها الفكر العربي الإسلامي موقفا واضحا ، هو أن للفكر الاسلامي نظريته في التفسير الاسلامي للتاريخ أو ما يمكن أن يطلق عليه ( التفسير الاسماني للتاريخ ) .

وماركس يدير التاريخ كله حول نظرية القيمة وينسر بها كل الاحداث، وقد أصبح الراى على أن العامل الاقتصادى ليس هو العامل الوحيد الذى يقرر الكيان الاجتماعى لأى أمة ، ذلك أن هناك عوامل كثيرة تؤثر على مجرى الناريخ من بينها العوامل السياسية والقانونية والأعكار الدينية ، وفي كثير من الاحيان تكون الغلبة لأحد هذه العوامل وليسس للعامل الاقتصادى .

وقد اعتمد ماركس في دعم نظريته ، وعلى كثير من الأحداث التاريخية المغامضة والتي وقعت قبل التاريخ كما حرف كثيرا من حقائق وتجاهل حوادث أخرى هامة لا تنظيق على نظريته ، ومما ذهب الله ماركس ولم يتحقق نظريته القائلة بأن التقدم الاجتماعي من شائه أن يحقق تقدما أخلاقيا ،

وقد أثبت قطورات الجهسارة عكس ذلك ، ومسدر أخطباء طركس أنه اعتهد على الجوانب المسادية وحدها ولم يحسب حساب الموامل الفسكرية والروحية .

#### فروید

All the same of th

Market Market

لقد اعطى فرويد تركيزا ضحما والقيت عليه اضواء كثيرة وطرحت آراؤه 
بقوة نفوذ الأعلام الصهيوني واليهودى حتى اصبحت من مقررات المجامعات 
ومصادر الكتابة لدى القصاصين والكتاب ، دون التفات آلى ما هوجمت به 
آراؤه من زملائه وما كثبف عنها من نقص ، وخاصة في نظرية فرويد 
الرئيسية القائمة على آساس الجنس والقائلة بأن غزائر الانسان هي التي 
تحكمه وتسيطر عليه ، وقد خالفه في هذا الاحتمال اقرب اننين اليه من 
زملائه : هما ادلر ويونج ، وقد اجمع الباحثون على أن فرويد ( متنبىء ) أكثر 
منه عالما وأنه مخترع للفرضيات اكثر منه مناقش لها ، وأن فرويد قد اعتمد 
على كثير من الاساطير اليونانية القديمة فحولها الى نظريات ومن ذلك عقدة 
ودبب وعقدة الكترا .

وقد كشببت الأبحاث التى نشرت أخيرا عن علاقات خطيرة بين هرنزل وغرويد ، وأن هدف مذهب التحليل النفسى هو جزء من مخطط بروتوكولات صهيون الداعية التى تدمير النفس الانسانية وأن غرويد قد حقق ذلك عن طريق نظريته التى أذاعتها الصهيونية وأعطتها قدرا كبيرا من الاهتمام بما وضع كل الظريات الأخرى والأقرب الى الصواب غى الظل

وغرويد بطبيعته يهودي يحس بهذا الحقد البشع للمحتمعات الأوربية والانسانية وقد عاش في النبسا في مجتمع يكره اليهود ويضطهدهم ، ونقطة الضعف في نظريات غرويد وفي مكانته كعالم هي أنه اتخد من دراسسة تقيمه وطفولته قاعدة للتعميم والوصول الى قوانين عامة ، كما اعتمد فرويد على نماذج كلها من المرضى الذين زاروه ، ولم يعتمد على نماذج من الأصحاء.

ولقد اشار كثير من مؤرخي غرويد الى انه كان مجموعة من العقد النفسية وأنه كان مريضا وكان مرارة الطبع خلة ملازمة له في غلاقاته مفيره .

وكانت نقطة الخلاف الجوهرية بين فرويد وزملائه هي انه يرى الجنس

هو أساس كل الدواقع الانساية وقد خالفه زملاؤه في ذلك وقالوا أن الجنس ما هو الا عامل من عدة هو امل كذلك أثبت يوفع ومكدوجل أن العالل الباطن ما هو الا خرافة وقد نوقش فرويد في مسألة العقل الباطن وعقدة لوديب فانكرهما . وكانت آراوه في التحليل الفسى مثار اضحطرابات حتى في نفسه هو .

## سعد زغلول

لع اسم سعد زغلول في تاريخ مصر في العصر الحديث لمانا خاطفا بما وصف به من أنه قائد ثورة ١٩١٩ ـ غير أن سعد زغلول من الشخصيات التي انقسم حولها الراي والتي لم تظفر بالطمانينة الكاملة في الحكم عليها من جميع الأطراف ، ذلك أن سمد زغلول قبل الحركة الوطنية كأن له ولاء مشبوه مع النفوذ البريطاني تجلى في اكثر من مظهر عوكان أبرز مظاهره مصاهرته للصطفي غهبي الرجل الذي غرضه الانجليز رئيسا للحكومة بعمد الاحتلال فأبضى ثلاثة عشر علها حاكما مطلقا والرجل الذي كان موضع ثقمة وكراهية المصربين جميعا .

وعن طريق هذه المساهرة التي تبت عي حضانة كرومر ، وعن مجال الدعوة التي دعاها اللي ظهور طبقة من الشباب المصربين المتنزيجين الذين يعاونون الأحفى ويتولون حكم البلاد ، ظهر سعد زغلول الأول مرة ناظرا للمعارف عام ١٩٠٧ .

وكان شقيقه فقحى زغلول احد قضاة دنشواى ، وقى خلال نظارة سبعد حدثت احداث كان لها اكبر قدر من الولاء للنفوذ الأجنبي فقد حسادر اللغة العربية بالرغم من الأصوات التي ارتفعت لجعلها لغة التعليم وفرض اللغة الانجليزية ، وأيد امتياز قناة السسويس اربعين عاما في الجمعية العمومية ، وأنه الرجل الوحيد الذي ذكره كرومر في خطاب الوداع بعد أن حكم مصر ربع قرن ووصفه بالرجل العظيم صهر الرجل العظيم ، كل هدة الخطفية لصورة سعد زغلول على راس الحركة الوطنية تكشف بوطسوح من الدور الذي اعده الإحتلال البريطاني له ، والذي يتمثل في احتسلال شخصيات لها ولاء بريطاني محل شخصيات وطنية خالصة ، ومن هنا فقد كان سبعد زغلول ولطفي السبيد وعبد العزيز فهمي في مقدمة الرجال الذين عملوا في الحركة الوطنية السياسية من داخل دائرة النفوذ الاستعماري

ووفق مفاهيسه وهى الدائرة التى حلت مكان دائرة اليقظة والاصالة الشي السيقطة التي المسالة الشي السيقطه الانجليز من زعامة البلد واقصاها ونفاها قبل الحرب العالمية الأولى .

### لطفي السد

أن الدعوة التي حمل لواءها لطفي السيد عام ١٩٠٧ على صفحات الجريدة وهي مصر للمصريين .

وقد وجدت خلافا كثيرا في تقديرها وفي اصالتها وفي مدى ارتباطها بحركة اليقظة العربية الاسلامية وكذلك مدى ارتباطها بمحاولة الاستعمار والنفوذ الأجنبي في قصل مصر عن العروبة والعالم الاسلامي والاسلام منسبه ، نقد كان رأى لطفى السيد وهو مستند من مفاهيم كرومر وقلصفته أن الصريين يجب أن يعيشوا داخل وطنهم دون أن يأبهوا بأن رابطة تربطهم بالعرب كامة أو بالعالم الاسلامي ، وعليهم أن يشكلوا مجتمعهم على هذا الوضع منعزلا عن العالم القريب الذي اتصلوا به قرونًا عديدة ، ولكنه لا يرى بأسا أن ينتح الصريون طريقا بينهم وبين الغرب وأن يركزوا صلاتهم الفكرية والاجتماعية مع الليبرالية الغربية وما يتصل بها من مفاهيم في السسياسة والاحتماع والتربية ، ومن هنا عقد بدت دعوة لطفي السيد غريبة تلتسة ا لاتها انفصلت عن قاعدة التاريخ والفكر والأمة ، وقد كشيفت الأحمدات والوقائع أنها لم كن دعوة خالصة مقد كان وراءها حزب الأمة هو حسرب الالتقاء مع الاحتلال في منتصف الطريق ورجاله هم خاصة السراة وصفوتهم ممن شكلهم الاحلال البريطاني ، وقد كانت هذه الدعوى محاولة للنيال من الدعوة الوطنية الخالصة الرتبطة بمختلف تيم العروبة والاسلام ؛ غير أن الاستعمار استطاع ان يركز على دعوة لطفى السيد وأن يدمعها بقوة بعد أن صفى مراكر الحركة الوطئية وهاجر زعماؤها الى الخسارج أو ذهبوا الى المنافئ ، ويذلك اعد المسرج اعدادا كاملا لسيطرة هذه النظرية السياسية على مسرح الحياة الصرية بعد الحرب العالمية الأولى تحت أسسماء الأحزاب المختلفة الذي كانت حبيعا تدور مي ملك الولاء المكرى الغربي ، وأن كات تدعو الى الاستقلال السياسي .

## کــرومر

ولى كرومر منصبه في مصر ممثلا للدولة البريطانية فترة لا تقل عن ربع قرن ( ١٨٨٣ – ١٩٠٧ ) • ومما يؤثر عنه قوله: ان الساعين لارجاع مجد الاسلام يحاولون أن يحييوا في القرن العشرين المبادىء التي تكونت قبل أكثر من الف سنة لقيادة أمة بدوية في حالة الفطرة وأن من تلك المبادىء ما يخالف الفكر العصرى ويناقضه من أباحة الاسترقاق وما جاء عن العلقات بين الجنسين وقد دحض آراءه كثير من الباحثين ولكنه استطاع تكوين جيل يحمل الجنسين وقد دحض آراءه كثير من الباحثين ولكنه استطاع تكوين جيل يحمل هذه الآراء فقد كان ذا نفوذ بالغ مسيطر على كل أجهزة الحكم وعلى القصر حميما ، حتى أطلق على المنسوب السلطة الفعلية فيما أطلق على المنسوب السلطة الفعلية فيما أطلق على المنسوب السلطة الفعلية ألما الطلق على المنسوب السلطة الفعلية الفعلية المناوية والمناوية وال

وأهم ما دعا اليه كرومر:

١ - القضاء على الاسلام دينا ودولة .

٢ - القضاء على الوحدة الاسلامية .

وقد استطاع مى خلال هذه الفترة الطويلة أن يؤكد وجود النفوذ الغربى مى مختلف جوانب الحياة الاجتماعية والسياسية والتعليمية والقانونية المصرية ، وتمثل تقاريره فلسفة كلملة للتعامل بين الفوذ الاستعمارى والمصريين ، وقد استطاع كرومر أن يعد ركيزين هامتين مى سبيل دعم الاحتلال البريطانى والنفوذ الاستعمارى كان لهما أثرهما البعيد بعد ذهاب كرومر والى وقت بعيد ، هاتان الركيزتان هما :

وضع لطفى السيد على راس صحيفة الجريدة لسان حال حزب الأمة منذ عام ١٩٠٧ الى عام ١٩١٤ ليبث يوميا فلسفة استعمارية اقليمية تمثل المنهج الفربى الاستعماري الذي ورثناه خلال قترة الاحتلال البريطاني كله والذي ما قزال آثاره ممتدة الى اليوم بالرغم من كل محاولات التحسرير والاصسلام.

ووضع سعد زغلول على رئس نظارة المعارف تأكيدا للمعاني التيحرص النفوذ البريطانى على تحقيقها من خلال التربية والتعليم وأهمها غرض اللفة الانجليزية على مختلف مناهج التعليم ورغع مناهج القرآن والتاريخ الاسلامي والمفاهيم الاخلاقية والاجتماعية والتربوية الاسلامية من المفاهج وكان كرومر

حنيا بتكوين جيل برث الاجتلال البريطاني ويكون من متفرنجة المصريين الذين يؤمنون بصداقة بريطانيا ويوالوان النظريات الغربية في مختلف مجالات الاجتماع والسياسة وقد تحقق هذا فعلا وتحققت ثمرته بعد الحرب العالمية الأولى وفي غثرة ما بين الحربين على أوسع نطاق .

#### دنلوب

كان آسم دناوب من الأسماء الاستعمارية الضخمة نقد وكل اليه كرومر شئون التعليم فكان مستشار نظارة المعارف منذ وقت طويل وامتد نفسوذه الى قبيل الحرب المعالمية الأولى .

وكان دو والس دناوب تسيسا ارانديا اختاره كروم اليحقق به سيطرة النفوذ الغربي على مناهج التعليم والتربية فكان عمله اشد تسوق مما حققت مناهج مدارس الارساليات الأجنبية فقد استطاع اسقاط كل الجواب التي من شاهج ان تبنى العقل العربي الاسلامي من مناهج التعليم وخاصة فيها يتعلق بالترآن والتاريخ واللغة والأدب ، وأضاف كثيرا من تراث الفكر الفسربي وخاصة الأدب الانجليزي بهدف خلق طاقة أعجاب وتقدير للمستعمر واعسلاء من شان الحضارة الغربية والنفوذ الاستعماري ، وعبد الي خلق ولاء أوربي في النفس المصرية يستهدف احتقار القيم العربية والاسلامية والمصرية ويؤمن بأن المصري كان طوال التاريخ مستعبدا بالغرس واليونان وبالعرب أيضا عقد اعتبر دنلوب العرب مستعبرين للمصريين وجرى على هذا المنهج كثيرون من عصر د

كما أعلى في نفوس الشباب المصري الإعجاب بالأوربي ، والنظر المي الاستعمار البريطاني على أنه عملية تمدين للشعوب المتأخرة ، وحاول أن يجعل الملاقة بين المصريين والبريطانيين علاقة صداقة ، غير أن هذه المناهج جميعا لم تلبث أن فشلت ولم تحقق الأهداف التي طمع اليها النفوذ الأجنبي .

وكانت سياسة دناوب تهدف إلى انهاء دور الأزهر الشريف حصدن اللغة والشريعة فكانت وزار والمعارف في عهده بهثابة معهد يعد الطللاب بعيدا عن البيئة الاسلامية الى أن يصير مفهوم التقدم والحضارة عندهم هو تقليد الغرب وقد لعب طه حسين ولطفى السيد في مصر وساطع الحصري في العراق دورا مهما في هذه المؤامرة كما لعب دورا خطيراً في هذا الصدد المثال السماعيل القبائي وعيد المؤير القوصى وغيرهما .

## ولفنجستون

حاولت كتب الجغرافيا في المدارس العربية اسباع صفة البطولة على قادة المحملات التبشيرية والاستعمارية من أمثال . هنرى الملاح وولفنجستون وهاسكو دى جاما ووصفهم بأنهم طلائع الكشوف العامية وكان ذلك نتيجة لسيطرة النفوذ الاستعماري على مناهج التعليم في العالم العسربي كله السيطرة النفوذ الاستعماري على مناهج التعليم في العالم العسربي كله الواقع أن هؤلاء لم يكونوا مكتشفين أ ذلك أن كل المناطق التي ارتادوها كانت مكتشفة فعلا ومعروفة للمؤرخين والرجال العرب من قبل ذلك بمثات السينين .

وأن ما ورد من أن ولفنجستون وصمويل بيكر قد اكتشفا افريقيا هو محض ادعاء يكذبه ما أورده إبن بطوطة في رحلته من وصبوله إلى أعالى فهر النيجر والى تمكتو وسكوتوا قبل أن يصل اليها هؤلاء الأوربيون بنحسو ثلاثة قرون وكذلك ذكرها السائح الهروى ولقد كان العرب يعرفون هذه المناطق منذ وقت طويل قبل وصول هؤلاء المستمرين المشرين ، وقد بقيت تمبكتو وهذه المناطق اعصرا طويلة جزءا من سلطة المغرب الاقصى ، وهذا ما يؤكد أن صمويل بيكر لم يكن مكتشفا لمنابع النيسل الأبيض لأنها لم تكن مجهولة في وقته عام ١٨٦١ ،

ويتحتم هنا أن نقول أن العرب هم الذين قادوا ولفنجستون الى بحيرة تنجانيقا عن طريق زنجبار وكان ذلك بمساعدة المديد حامد بن محمد المعروف باسم (تيبو سيب) أشهر تأخر في تلك الأصقاع ، ولما أقطعت أخباره وجاء (ستانلي) ليبحث عنه لم يستطع أن يصل اليه في مدينة (أجيجة) ألا بمساعدة السيد حامد كذلك . ولقد كتب ولفنجستون في تقريره « أن نهاية الاكتشاف الجغرافي هي بداية العمل التبشيري وأن هذه حقيقة كلية أذ أنه من المحال أن تكتشف أرضا جديدة دون أن ينبه ذلك فينا سوق دعوة أهلها إلى الانجيل » وهكذا ينكشف المخطط الصريح الكامن وراء ذهاب هؤلاء الطلائع الى هدفه المناطق كمقدمة لللبعثات التبشيرية والارساليات .

ولدينا نص يؤكد هوية ولفنجستون أورده (رولاند أوليفر) في كتابه:
« العامل التبشيري في شرق أفريقيا » حين قال : لقد أعد ولفنجستون نفسه منذ سنوات حياته الأولى حين كان يعمل في جمعية التبشير اللندنية للاضطلاع بمشاكل التبشير الخاصة بأفريقية الاستوائية وبالعمل بين شعوب فطرية في بلاد لم يكن قد سكنها الأوربيون » .

وفى عام ١٩٤٩ كان ولفنجستون لآيزال يفكر بطبيعة الحال فى التجارة اكثر من الاستعمار وبما انه كان أولا وقبل كل شىء مبشرا فقد اختار كعضو فى هذه الحملة التبشيرية أن يبحث عن نهر تستطيع السفن أن تمخر فيه داخل البلاد ، ولقد أراد ولفنجستون أن يستكشف طريقا فى الفريقيا للمبشرين لا للمدنية ، وكان ولفجستون مبشرا قبل أن يكون رحالة ولم تكن رحلته المشهورة الا تبهيدا للبعثات التبشيرية ( بدر الدين القاسم — مجلة العلم العربي ...

هذه هى الحقائق التى غفل عنها مع الأسف أولئك الذين حاولوا تصوير هؤلاء بانهم أبطال استكشاف جغرافى وخدعونا عنهم ، ولقد ذهب بعض الأدباء والمكتاب التي مجازاة هذا الاتجاه فكتب أحدهم فى صحيفة كوكب الشرق علم ١٩٣٣ بحثا يمجد فيه ولفنجستون ويصفه بأنه من رجال الاصلاح والشخصية العظيمة .

وكان هذا جريا من التيار التغريبي الذي يريد أن يكسب رجاله طابع النطاولة !

### فاسکو دی جاما

كان أمثال هنرى الملاح فى آسيا وولفنجستون فى أفريقيا وفاسكو دى جاءا فى الهند من طلائع التبشير والاستعمار بالرغم من كل ما أضفته عليهم بعض الكتابات التاريخية الزائفة ، ولم يكن دورهم الذين تاهوا به الا من عصارة جهد المسلمين والمرب الذين رافتوهم فى هذه الرحلات ؛ وفاسكو دى جاءا لم يستطع أن يصل إلى الشواطىء الشرقية الا بمساعدة البحار المسلم المهائى ( أحد بن ماجد أسد البحر ) الذى كتب ابحاثا كثيرة فى أبور البحر والرحلة فيه ،

بل أن دى چاما قد خدعه حتى استطاع أن يحقق غرضة وذلك بعد أن اسكره بالنبيذ ودفعه بالتهديد إلى أن يقود حملته إلى الهند ، وقد كانت كتب أحمد بن ماجد هي العون الأول لكل الغزوات التبشيرية في اكتشاف الطرق البرية ومسالكها عن طريق العلامات التي أوردها لهداية البحار من نجسوم ومسالك بحرية وعلامات الليل والنهار ،

وقد اتصف فاسكو دي جاما بكرهه للمسلمين والعسرب وقد ضرب

وبدافعه الثقيلة اثناء رحلته الى آسيا مركبا عزلاء تنقل الحجاج الى مسكة ماحرتها بعد أن نقل أموال أهلها وأمتعتهم الى اسطوله وبعد أن حظر على رجاله انقاذ الغرقى منهم وفيهم النساء والأطفال حتى هلكوا جميعا الاعشرين طفلا بعث بهم الى البرتفال حيث حملوا على اعتناق النصرانية .

وقد كذبت الوقائع التاريخية ما حاولت الكتب العربية المؤلفة في ظل المنفوذ الاستعماري أن تنسبه الى فاسكو دي جاما من أنه وصل الى كلكوتا . خلك أنه لم يذهب الى (كلكوتا) بل وصل الى مدينة أخرى تدعى (كاليكوت) فقع على ساحل كيرالا في الجوب الشرقي من شبه جزيرة الهند وتبعد بأكثر من ألف ميل عن (كلكوتا) التي تقع على مصب نهر الكونج في الشمال الغربي من الهنسد .

## الغرالي

لم يواجه مفكر مسلم بمثل ما ووجه به الامام الفزالى من شراسة الحملة عليه ومحاولة تدميره وكان مصدر الحملة عليه هو موقفه المشرف من الفلسفة الالهية اليونانية وهى الفلسفة الوثنية التى تعارض مفهوم التوجيد في الاسلام معارضة واضحة صريحة ، أما موقف الغزالى من الفلسسفة الطبيعية أو الفلسفة الرياضية فلم يكن موقف المعارض لها بحال ،

ومن هنا نعرف مصدر الجملة واسبابها ، نقد كانت حملة الداعين الى تدمير الفكر الاسلامي بالفلسفة اليونانية ومعارضة من يقف منها الموقف الواضح المصريح ، ومن خلال هذا المفهوم كانت حركة التغريب والتشسير والاستشراق وراء رسالة زكى مبارك ( الأخلاق عند الغزالي ) ووراء غيرها من بعد حتى ليقول أحدهم « ان كتاب تهافت الفلاسفة لللغزالي كان بمثابة الرتاج الذي اغلق باب الفكر الفلسفي قظل مغلقا ما يزيد على سبعة قرون » ومن الحق أن يقال أن الفلسفة اليونانية قد غشلت في للأ ذريعا في محاولتها الأولى ابان عصر العباسيين كما فشسلت في محاولتها الثانية في العصر الحياسيين كما فشسلت في محاولتها الثانية في العصر العباسيون كما فشسلت في محاولتها الثانية في العصر والإساطير مما رفضه المسلمون الأول ، ومع ذلك قان المسلمين يعرفون أن والاساطير مما رفضه المسلمون الأول ، ومع ذلك قان المسلمين يعرفون أن المسفتهم تنطلق من الفقه الاسلامي وأن منطقهم مستمد من القرآن كما حرره البن تيمية وأن الفلسيفة الاسلامية تقدوم على التوحيد وتنبني في مجتمع

يحتلف كل الاختلاف عن مجتمع التوقان العبدودي أو مجتمع المعرب الوثني الاباحي .

ولقد كثبف الامام الغزالي عن الفرق بين اسلوب القرآن واسلوب المتكامين فقال: « أن أدلة القرآن مثل الغذاء ينتفع به كل انسان وأدلة المتكلمين مثل الدواء ينتفع به آجاد الناس ويستضربه الاكثرون، بل أن أدلة القرآن كالماء الذي ينتفع به الصبي الرضيع ، والرجل القوى ، وسائر الأدلة كالأطعمة التي ينتفع بها الأقوياء مرة ويمزضون بها الخرى » .

لقد انكر الغزالي النتائج التي توصل اليها غلاسفة ما وراء الطبيعة والألهيات واعترف بصحة آراء غلاسفة المنطق ورياضيات والطبيعيات .

أما رد ابن رشد على العزالي بقد هاء بعد مائة عام حيث لم يكن ابن رشد معاصرا للغزالي ولذلك مان المقارنة بينهما والقول بأن كتابه تهافت التهافت هو رد على الغزالي ته هذا القول من المناحية العلمية بيدو عملا من اعمال النموية التي يريد بها خصوم الغزالي أن يصوروه في موقف الهزيمة بينما نرى أن كتاب أبن رشد يوافق الغزالي مي أكثر مسائلة ويختلف معنه مي اتلها وبينهما قرن من الزمان .

وبالجملة غان الامام الغزالي خطأ الفلاسغة الذين ارادوا أن يزنوا كل شيء ببيزان العقل فكان الدين في أيديهم آلة خادمة للفلسغة ومن هنا كان خطرهم الخطير على الدين والاخلاق . خطرهم على الدين حين اعتدوا في أنفسهم المبيز على إقرائهم ونظراتهم فرغضوا وظائف الاسلام والعبسادات واجتتروا شيعائر الدين واستعانوا بالشرع وحدوده ، وكان مصدر كفرهم انكارهم للشرائع والنحل وجحدهم غضل الأديان والملل .

اما خطر الفلاسفة على الأخلاق فيرجع الى انهم اهملوا أحكام الشريعة فشربوا الخمر وأعرضوا عن الصلاة وقالوا مع ذلك أنهم ادركوا حقيقة النبوة وأسوا قولهم أن الأسان أذا ارتفع عن طبقة العوام سقط عنه التكليف .

## كارل مارتل

يحاول الاستعمار والتغريب أن يضفى على أسم ( كارل مازنل ) معنى البطولة وذلك لانتصاره على المسلمين في معركة ( نور أوبواتيه ) التي يطلق

عليها اسم معركة بلاط الشهداء عام ٧٣٣ م ١١٤ ه وهي المعركة التي توقف عندها التوسع الاسلامي في أوربا ثمة ثم عاود حركته على أيدى الاغالبة في تونس .

والحق أن هذه الموجة كانت قد وصلت الى غايتها منذ بدأت عام ٩٣ ه حتى توقفت عام ١١٤ ، وكان قوامها البربر والعرب معا وقد استنفذت قوتها مويجدت عن جبل طارق الذي هو نقطة بدئها نحق الف ميل ، فكان بلوغ الزحف موقع (بلاط الشهداء) في الحق هو اقصى ما يمكن أن تبلغه هذه الموجة ،

غير أن ما وجه الى كارل مارتل من التشريف والتكريم لم يكن فى الحقيقة الا مبثلا لوجهة نظر المتمسبين الذين حاولوا بكل ما أوتوا من قوة أن يوقفوا زحف الاسلام على أوربا ، ولكن المنصفين من المفكرين والباحثين والعلماء لم تفتهم الاتسارة الى مدى الخطر الذي لحق أوربا نتيجة لتوقف التوسع الاسلامي مما أخر نمسو الحضارة سبعة ترون كاملة وقد شهد بذلك ■ كلودفارير » أحد كتاب الغرب الذي قال بأن موقف كارل مارتل الهمجي أبقى على ظلمات أوربا مسبعة قرون وحال بينها وبين أنوار الخضارة الاسلامية وهكذا شهد شاهد من أحسله

### دوركايم

آبرز ما وصل اليه دوركايم هو أنه الغي القطرة اوهاول من طريق السفة عنيدة أن يقول بأن الدين ليس قطريا وأن الزواج والأسرة ليسيسا عطريين وأن القواعد الاخلاقية ليست قطرية .

وتقوم نظرية دوركايم في نطاق النظرية المادية التي تجد قاعدتها في دارون ومدرسته وهي شطر النظريتين : النفسية ونظرية التفسير المسادي التاريخ وتستهدف نفى القداسة والأصالة عن الاسرة والاخلاق والمجتمعات .

ودور كايم نيلسوف فرنسى يهودى ا كان على صلة بعيدة المدى المادراسات التاريخية والاجتماعية التى اداها الدكتور طه حسين وكان مشرفا على رسالته عن ابن خلدون المحدد الرسالة التى حملت كل اساليب التحقير والاستهانة بابن خلدون وفكره ومفاهيمه وقد خضع الدكتور طه حسين في خلك الى نظرية دور كايم ولاء للفكر الغربي الجانح الى احتقار الفكر العربي الاسلامي وتقديرا لاستاذه الوقد ظل طه حسين في مختلف دراساته التي

قدمها خاصُعا للمدهب الاجتماعي الذي قرره دوركايم ، عندما درس المجتمع الاسلامي والفتنة الكبرى ومدّاهب الآدب وتراجم الأعلام وغسيرها ، وعن مذهب دور كايم نقل الينا تلك المكرة المادية الالحادية حين أعلن « أن الدين لم ينزل من السماء وانما خرج من الأرض كخروج الجماعة نفسها » .

وهذا بالنص من آراء دوركايم وقد واجه طه حسين وآراءه هده معارضة كبيرة في ضوء مقاييس الفكر العربي الاسلامي الذي يؤمن بالفطرة والذي يغرف الأهداف الضخمة وراء دعوات امثال دوركايم وهم من داخل مخطط الصهبونية العالمية الذي رسمته بروتوكولات صهبون حيث يقول نا لاتد رتبتا نجاح دارون وماركس ونيتشه بالترويج لآرائهم وأن الاتن الهدام للأخلاق الى تنشه علومهم في الفكر غير اليهودي واضح لنا بكل تأكيد » .

ودور كانم هو استاذ جاك الب وطه حسين قال عه العقاد :

الرالعالم الاسرائيلي رسول الماركسية في ميدان العلم الاجتباعي نقسل آراء كانل ماركس من مباحث الاقتصاد والسياسة الى مباحث الاخسلاق ، مذهبه ان النرد لا قيمة له ولا معنى لتنشئته بالحرية الفردية ، انما القيمة كلها للمجتمع الذي يخلق الاديان والمقائد والاداب والقيم الروحية وكلها عبث لا قيمة له ما لم يكن نظاما من نظم الاجتماع » .

ويتول : لقد اخذ دور كايم يعبل بمعاول هدامة في كل القيم والمفاهيم الدينية والاخلاقية واخذ تلويذه الاكبر اليهودي ليفي بريل ينهج نهجه ويسيع على طريقته : منهج التشكيك في القيم والمثل والمقبلد والاخسلاق والفاعدة التي يتوم عليها فكره هي أن كل الظواهر والمظاهر نسبية متغيرة متبدلة لا تثبت على حال ولا تستقر على وضع لانها في كل يوم يتبدل حال بحال هوهم يهدفون من محاولة اعلاء شأن المتغيرات وحجب الثوانت ألتي تدور في فلكها آلي أفساد المجتمعات وتحللها وقد جابهه كثيرون بدحض أفكاره فقالوا: وأن الشهامة شر أو أن الشجاعة سوء أو أن العقة جريمة ألى وفي مجال المقتلد شالوا له . هل سيأتي الزمن الذي يعتقد فيه أن الصدق رزيلة المقتلد شالوا له . هل سيأتي اليوم الذي لا نقول فيه بو احدانية الله أو لا نقول بالرائقة وعليه . وهدف هذه الفلسفة اليهودية التلمودية هي تكملة رسالة ماركلس وفرويد وخلق الجواء من الشك والانهبار للمجتمعات ، ومن أجل ذلك ماركلس وفرويد وخلق الجواء من الشك والانهبار للمجتمعات ، ومن أجل ذلك ماركلس وفرويد وخلق الجواء من الشك والانهبار للمجتمعات ، ومن أجل ذلك مكاتفوا وأصفيتنا لهم الكلمة الأولى في الجامعات وفي العلوم الانسانية .

### دارون

اكتسب دارون شهرته الضخمة نتيجة لنظريته القائلة بالتطور ، وان الأنسان تطور من الحيوان ، وغى الحقيقة أن دارون لم ينكر وجود الله ولا أثكر قوة الخالق الذى خلق الخلية الأولى ، وقد أشار صراحة الى أن الحياة مى الأصل بدأت بقدرة الخالق العظيم ، الخالق لأصل الأبواع ولم يقل دارون بالتولد الذاتي أو نفى الخالق وانها قال بذلك آخرون تلقفوا هذه النظرية وأرادوا أن يجعلوها قاعدة أساسية للقلسفة المادية التي أنبني عليها من بعد حرّح ضخم من القلسفة فيما يتعلق بعلاقة الانسان بالحياة وعلم النفس ومنها البثقت غلسفات الماركسية والفرويدية ونظريات دور كايم وغيره ، غير أن الطبقة الأولى التي حملت لواء الظرية وحولتها عن طبيعتها تتمثل في لامارك وارنست هيكل وأوبارين ومن بعدهم جاء سبنسر ثم جاء كثير من الماديين الغيلة الأسان أراد كثير من الماديين

ولا مارك قال بالنطور قبل دارون ولكن دارون كان اكثر اعتدالا منه ولم يقل دارون بأن الانسان والقرد من أصل واحد أو أن القرد هو أبو الانسان الأول ، وأنها قال بذلك الفلاة ، ولم ينسب الحياة الى المصادعة ، وغيره هو الذي قال أن الحياة الأولى تولدت من المادة تولدا ذاتيا دونها أى تدبير من الذي قال أن النظرية المادية كلها نسبت اليوم الى دارون وكل ما قاله دارون مدبر ، ولكن النظرية المادية كلها نسبت اليوم الى دارون وكل ما قاله دارون أن الانسان والمجموعة الشهيرة بالشمبازى منحدرن من أصل واحد ، وقد وجدت نظرية دارون معارضة من كثير من العلماء غي بقدمتهم هكملى تلميذ بدارون المذى نئي أن الانسان قد انحدر من القرد لا كما أنكر وجود أى نوع من النبلت أن الديوان تشا بالانتخباب الطبيعي أو الانتخاب الصيفاعي ، وكان النبلت أن النشوء لا يتم الا وغقا لخطة الهية حكيمة ، وأن الاصطفاء الطبيعي اذا حل محل الخلق الألهي فنان الخطة الهية حكيمة ، وأن الاصطفاء الطبيعي اذا حل محل الخلق الألهي فنان النسان يكون قد جرد من روحه وعدالة صماء وأن الفكرة التي يعتنقها الدارونيون عن تناسل نوع جديد بواسطة نوع سابق ليست الا اغتراضا المناطية يتعارض والآراء الفسيولوجية الرصوتة .

واكد العلامة « والاس » : أن يكون الانسان قد تم على طريقة التطور والارتقاء حيث قال : أن الارتقاء بالانتخاب الطبيعي لا يصدق على الانسسان ولا بد من القول بخلقه راسا .

وقال « فرخو » : أنه قد بين لنا من الواقع أن بين الانسان والقرد مرقا معيدا غلا يمكننا أن نحكم بأن الاسان سلالة قرد أو غيره .

وقد أشار مريد وجدى الى الاعتراضات الموجهة الى نظرية دارون مقال أنها:

( أولا ) عدم مشاهدة أي ارتفاء من أي نوع كان مَي الأحياء الأرضية من عهد الوف المسلين .

( ثانيا ) عدم وجود المسورة المتوسطة بين الأنواع اللازمة لذهب التسلل ، كأن يوجد مثلا حيوان أرقى من القرد رتبة واحدة وأدنى من الانسان رتبة واحدة .

( قالتًا ) طول الزمان اللازم لحصول الترقى بين الاحياء مان عمر الأرض كما قالوا لا يكفى لاحسدات كل ما يرى من هده الأشكال المختلفة غايسة الاختسلاف .

وقال نديم الجسر : ان الحيوانات البحرية الدنيا بالله حتى اليوم على الحالة التي كانت عليها من ابتداء العالم ولم نجد انها تأثرت بناموس الارتقاء ولو كان ناموس الارتقاء أكيدا لوجب ان يكون الأعلى منها كذوات النترات عد وصل الى أعلى الطبقات .

وبعد: قان المفطر في نظرية دارون لم يكن في النظرية ففسها وانها كان في محاولة تطبيقها على المجتمعات كما قمل سبسر وبخنز ثم النخذت لعد فلك اداة هذم اللاديان ، ولكل ما ليس ماديا من جوانب الفيب المفسية عن الحس والمساهدة ، غير لن ما حققته كشوف الذرة في الاعوام الأخرة قد حطم هذه النظرية فهائيا ،

#### ه٠ج٠ لورنس

اذا كان فرويد هو هشيء مذهب التحليل النفسي على اساس الجنس وهو المذهب الذي عارضته كل المناهج الفلسفية والنفسية الاصيلة فان هرج، للورنسي هو أبرز من طبق هذا الذهب في كتاباته ، أو كان هو بشخصيته وانتاجه رمزا على الانحراف الخطير في الشخصية الانسانية حين يبستعلى ويحاول أن يتصور أنه منطلق من متطلقات الحرية .

وقد عنى لورنس بتصوير ازمته النفسية تجاه العجز الجنسى الذى كان مصدره حب أمه له واسرافها في احتضائه حتى فقد قدرته الحسية ، قكانت كتاماته ثورة على كل القيم ، وقد كان أدب لورنس بالإضافة الى أوسسكار وايلد في انجلسرا ألى بودلير وبوست في فرنسا ظاهرة من ظواهر الانحلال الخلقي التي عملت على قدمير المجتمع الأوربي بعد اشاعة الانحلال فيه ، وقد كان لدعوة لورنس الى تحبيد الفوضى الجنسية أثرها البعيد في المجتمع الانحليزي وشاعت قصة فشيق اللادي شارلي التي تصور أمرأة منحسرة متزوجة من رجسل مريض ، وقد عكس لورنس آلام حياته واضطرابها في متوحه ومات في سن الخامسة والأربعين مريضا بالسل وكان خلاصة مونقة كما ضوره أحد نقاده .

لقد ضحى لورنس بكل شيء حتى نفسه وبكل القيم الانسانية التي كان بغير شك يكتبها في نفسه فكانت تسبب له في حياته اشتى صراع وانقسام نفساني ، وكان ذلك في سبيل الشاعة الفوضى النفسية التي ارتدت اليه آخر الأمر وقتلته بعه أن جرعته غصص الشقاء في هياته »

نعم ، لقد خسر لورنس كل شيء وهمبت القوى التي حركت لورنس واتادت من اثاره لتذيع دعواها الإباحية وتعبق هدنها من المناهيم التي إعلنها غرويد وطبقها لورنس .

#### جبران خلیل جبران

لع اسم جبران خليل جبران لمعانا خاطفا في الثلاثينات ثم لم يلبث ان انطفا ، ذلك ان المذهب الأدبى الذى حمل لواءه كان براتا مليئا بالظلسلال والأضواء استطاع ان ينفذ الى نفوس الشباب في ظل أجواء غلبت فيها الوجدانية والمشاعر السائبة ، غير أن هذا التيار لم يستطع أن يثبت فقد اكتسحه تيار الأصالة العربية المستمدة من الجذور العبيقة للبلاغة والبيان ، والمستمدة اساسا من القرآن ، مقد عمد جبران ومدرسة المهجر الشسسالي اللي اعلاء اسلوب التوراة ، واتخاذ مزامير داود وكتابات العهد التديم نبطا من انماط الكتابة العربية ، كخطوة تالية للخطوة التي جاول تحقيقها مترجمو الكتاب المقدس في اللغة العربية حين رفضوا وضعه في الاسلوب النصيح الكتاب المقدس في اللغة العربية حين رفضوا وضعه في الاسلوب النصيح

وأصروا على بقائه في اسلوب المعاهية ، ثم جاء جبران ونعيمة وغيرهم محاولوا ان يتخذوا من هذا الاسلوب منهجا في الكتابة وغتجوا كلماتهم بعبارات المتوراة: «الحق أقول لكم ، في البدء كان الكلمة » ثم أضافوا الى ذلك قدرا من العبارات المجنحة المضببة التي نقلوها من الشاعر الأمريكي ويتمن وظنوا ان زخرفة الورق وجمال الطباعة والاهتمام بالنشر بين شباب العرب سوف يغرض هذا اللون غرضا وسئميل اليه الادواق والادهان ، غير أن عسوت المتفلوطي في اسلوبه العربي البليغ المستمد من القرآن لم يلبث أن غلب هذه المسيحات وأقام معبرا يصل بين بلاغة الجاحظ وكتابات الزيات والرافسي وزكى جبارك وغيرهم مما اسقط اسلوب الظلال والاضواء ، الاسلوب الخالم النفريب الذي لا يتصل بالزاج النفسي للعربي ولا يستعد من أصالة اللغنة والبيان العربي » ولا يجرى مع طابع الادب العربي وذاتيته التي ترغض كل والبيان العربي » ولا يجرى مع طابع الادب العربي وذاتيته التي ترغض كل دخيل ، وبذلك منقطت مدرسة جبران خليل جبران وما تزال تسقط بالرغم من محاولات أحيائها من حديد »

### ابو نواس

اعلى الدكتوراطه حسين وجماعة التغريبيين من شبان عدد من الشعراء والكتاب محاولين اعتبارهم نماذج عليا في الأدب العربي ، في نفس الوقت الذي هاجنوا وزيفوا فيه حياة آخرين ، وكانت القابلة هي تزييف المتنبي واعلاء أبي نواس .

ولقد اعتبر طه حسين (ابو نواس وبشار ومطيع وحماد عجرد والخليع) هم مثل لعصرهم بينما لم يكن هؤلاء في المحتفظة الاثلة من المنافقين الخلعاء الذين كانوا موضع كراهية المجتمع واحتقاره لسلوكهم الاجتماعي ، الما بالنسبة للادب العربي والفكر الاسلامي فقد كانوا مجموعة من الشعوبيين الذين لا يمثلون الروح العربية ولا المزاج الاسلامي ، وقد كانوا في الاغلب من زيادقة الفرس المجوسيين فكريا بالرغم من التصافهم بالمجتمع العربي الاسلامي .

وقد رد بعض الهاحثين اضطراب حياة أبي نواس الى وضعه الاجتماعي وموقفه من أمه (جلبان) وقد أسار بعضهم الى أنه أدركته عقدة أوديب فأحب أمه وكلف بها كلفا بلغ الهيام ، مما أنسد عليه الحياة الاجتماعية من بعد قكف بالخمر وأتخذ منها غاية وأنتن بها ، وقد وصف الخمر وغالا نمى وصفها وقال نبيها ما لم يسبق اليه .

أما أم أبى نوانس (جلبان) غقد ظلت سوء صفحتها تطارده وتقسد عليه حياته ، غقد تركها زوجها هانى (احد جنود مروان) وتوغى مكانت تعانى وولدها شطف الفيش ختى غارقت الأهواز واستقرت غى البصرة وأصبح بينها مباءة الغاوين والضالين ، غلما وعى أبو نواس وأدرك أحاديث الناس عن أمه مال عنها والتحق بالغواة غعب من الخمر ما ينسيه تلك الأحاديث التى كانت تصيب منه مقتلا وتجرح كرامته ، ثم التحق بوالبة بن الحباب الذى بصره بقول الشعر واغرقه في بحار الملذات واللجوء الى الحائث عائنقل به الى الكوفة وألبادية لتقويم لسائه واطلاعه على أقوال العرب ، ثم كانت عودته الى البصرة والمزامه خلف الأحمر الذى حفظه من شعر العرب الفاقصيدة ثم أمره البصرة وانتقل الى بغداد فعب من اللذات ما شاء واحب من الجسوارى النمابئات (جنان) وتغزل بها وبعدها ثاب الى رشده » (طه حسين خصام ونقسد) .

وقد كان الضطراب حياته بين موقفه من أمه وحبه لجنان ما أنشا في ففسه مذهب النرجسية ﴾ (ثم مضي اسرافا في المجون واغراقا في العبث وغلا في الاعتداد بنفسه حتى لم ين غيرها ففتن بنفسه ) م

ومما يصفه به خصومه واصدقائه على السواء أنه كان شعوبيا ، واغرق في التنكر للعرب والسخط عليهم ، ثم اتخذ (أبو نواس) رمزا للاستهتار والازدراء بكل شيء واهدار كل قيمة .

وكان لطه حسين اكبر الغضل في اذاعة شعر أبي نواس وتقريره على طلبة وطالبا تتكلية الآداب وامتحانهم فيه ، وهو شغر الغزل الحسي والغزل المذكر وقوله في تبجح شديد ان هذه الفنون من جد أبي نواس ودعابته ليست خطرا على الشباب ، لأتفسد اخلاتهم » وهذا ولا شك يقى للتدليل على أن طه حسين بعد أن بلغ هذه السن لا يزال مصرا على ما قاله عسام على أن طه الشباب ولا يزال داعيا اليه ، وقد كنا ظننا أنه قد تاب وأناب عن أسرافه وخطئه .

#### هسرتزل

كانت دعوة « هرتزل » الى الدولة الصهيونية التى اعلنها ١٨٩٧ بدء عاربة جديد في الفكر العربي الاسلامي المعاصر » وقد حاولت الصحافة

الادبية والسياسة في الثلاثينات من اعلاء شأن هر تزل و خليفته ماكس نوردو وحفلت الهلال والمقتطف والأهرام والعصور والمجلة الجديد باذاعة ما اسمته « السامية » وجرى ذلك كله داخل اطار المحافل الماسونية التي كانت قد انتشرت في البلاد العربية باسم البنائين الأحسرار الذين كانوا يعملسون الصهيونية على المنحو الذي نعرفه باسم اعادة بناء هيكل سليمان ، ولم تكن في هذه الفترة قد توافرت ابعاد الحركة ، ولم تكن قد كشفت بعد العدالقة بين هر تزل وبين ماركس وفرويد ودوكايم ، وقد انكشفت هذه العلاقة في السنوات الأخيرة واستعلنت الصلة بين دعوات التحلل الخلقي والاجتماعي وبين المنهيونية المالمة وكان من ابرز ما كشف عام ١٩٥١ تقريب هسو وبين المنهيونية المالمة وكان من ابرز ما كشف عام ١٩٥١ وظلت محصورة عن الشرق الاسلامي حوالي خمسين عاما ، حتى لا يتعرف المسلمون والعرب على المخططات التي وضعت للقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستبلاء على غلب المخططات التي وضعت للقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستبلاء على غلب المخططات التي وضعت للقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستبلاء على غلب المخططات التي وضعت للقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستبلاء عليه غلب المخططات التي وضعت للقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستبلاء عليه غلب المخطورة والمين والعرب منه وتدمير مقوماتهم والاستبلاء عليه غلب المخطورة والمين و والمين وكان والمين والمي

ولقد كان هناك زيف كثير وتبويه كبير للتفطية على موقف من الفطسر المواقف التي واجهها هرتزل ذلك هو يوقف السلطان عبد الحبيد الذي عارض اغراءات وتهديدات الصهيونية العالمية التي حملها اليه هرتزل وإعلن رفضه البات عن اتاحة أي فرصة لليهود لاقامة أي وضع لهم في فلسطين وكان هو وملكه والدولة العثمانية ضحية هذا الموقف الشريف ، في نفس الوقت الذي وجهت اليه الصهيونية العالمية حملة عاتية عن طريق الصحافة العربية تتهمه عبها بالاستبداد والظلم ، وقد سجل هرتزل في مذكراته تلك العبارات النارية

#### ابن القفع

احتفل دعاة التغريب بابن المقفع واعلوا من شانه حتى لقد بلغ بهم المقول بانه هو الذى احجل النثر الفنى الى الادب العربى ، وقد كان هذا فى الحق تمويها ومحاولة لانكار اثر القرآن الكريم فى الأدب العربي وتسبة البلاغة العربية الى الفرس ،

والواقع أن ابن المقفع لم يكن الا داعية من دعاة الموسية أعلن اسلامه علية وتخفيا حتى يحقق أغراضه ) وأن ما نقله الى الادب العربي من الادب

الفارسي كان ولهنسطا هيه تعبد اذاعة الفكن الوثاني نقط علم كتاب مزدك ثم كتاب برؤويه وكان هدفه من هذا اذاعة الشابهة مول وحده المؤليان والقول بتناقضها وعندما كتب تاريخ الشعوبية والحملة الباطنية الحاقدة على الاسلام اعتبر ابن المقفع واسمه (روزبه) في مقدمة العاملين في هذا المجال ومن دعاته الاول في وقد سجل ذلك الدكتور على سنامي النشار في كتابه (مقدمة مناهج البحث عند مفكري الاسلام) وقال أن روزبه القديم عبد الله بن المقفع كان اكبر طاعن على الاسلام وأن كتابه: مرزدك وبزويه (الواقع في مقدمة كليلة ودمنه وليس منها) أنما قصد بهما أثبات تفاقض الأدبان وبخاصة الاسسلام وعدم يعينها فضلا عن أن باب برزويه يحاول النشكيك في القرآن بالخطاء والتناقض والدعوة إلى أن الفلسفة هي طريق اليقين .

وكن الدكتور طه حدين هو مقدمة من أعلوا من شأن أبن المقنع جريا وراء ما ردده المستشرقون من أثره في الأدب العربي نتيجة تأثره بالمتسافة الهوئانية وفاك متابعة للمذهب الغربي الوافد الذي ينسب كل شيء من عظمة الأدب العربي أو الفكر الاسلامي الى اليونان أو الغرس أو الفكر الواقد ، تجهيلا لاتر الترآن الذي هو المسدر الحقيقي والأساسي للفكر الاسلامي كله .

ولقد اسلم ابن المقفع اسلاما فيه ريبة ، وكتب في الزندقة كتبا كثيرة وسعيد السلون ، وقد انتهى به امره شر نهاية ، ولقد شهد النقساد بأن المناوب ابن المقفع لم تكن فيه اصالة العربية ولا روعتها ، وشهد بذلك طه حمين نقسه حين قال أن ابن المقفع عندما يتفاول للعاني الضيقة التي تحتاج الى الدقة في التعبير يضعف فيكلف نفسه مشقة ويكلف اللغة مشقة وأن الأصمعي لاحظ أنه يلدن واخذ عليه الجاحظ أنه لم يكن يحسن ما يحاول من الفنون ،

ومن عجب أن يحاو لدعاة التغريب وضع هذا الرجل المجوسى على رأس النثر التثى في الأدب العربي بعد نزول القرآن بأكثر من مائة عام ، والقسرآن لا شك هو المصدر الأول للنثر الفنى في اللغة العربية والأدب العربي الدى لم يعرف هذا الفن من قبل ، قال السيد المرتضى في أماليه قال جعفر بن سليمان روى عن المهدى أنه قال ما وجدت كتاب زندقة قط الا وأصله لابن المقع ويروى البعض أنه مر ببيت الغار بعد اسلامه فتمثل بقول الأحوص: يا دار عاتكلة التي اتعبسزل حذر العدا وبك النسؤاد موكل اتي لانتحك المسعود وائنى شما البك مع الصدود لاميل

يتول الحاحظ: أنه كان يجتمع على الشراب مع مطيع بن اياس ووالية بن الحياب وبشار بن برد وأبان اللاحقى فيهجو بعضهم بعضا وكل منهم متهم في دينه.

هذه هي حقيقة ابن المقفع ، اما ما أورده أحمد أمين ، وبطرس البسطائي وغيره من زخرهوا صورته غيردود والوقائع الصحيحة تنقضه .

### هنوي الملاح

وصفت الكتب المدرسية العربية هنرى الملاح بأنه عالم جليل ومكتشف جرىء ، والحقيقة أن هنرى الملاح شائه شأن البوكرك وولفنجستون وغيره هم من طلائع الاستعمار الذين كانوا مدفوعين إلى الشواطىء العربية والاسلامية الافريقية بدافع الانتقام والحقد والتعصب الدينى بعد أن تعاهدت اسبانيا والبرتفال على أثر سقوط دولة العرب والمسلمين في الاندلس على اقتصبام العالم الاسلامي واستعماره والسيطرة عليه .

وهنرى الملاح البرتغالى الذى ورد اسبه فى كتب التاريخ بالمتجهد هو واحد من غلاة الاستعبار المتعصبين وقد بدأ حياته بحملة حربية ضارية على معينتى أسبتة وطنجة العربيتين الاسلاميتين ثم اسس مدرسة بحرية ضبت رجالا وجههم بالتعصب الى قتال المسلمين ثم خوله البابا نيتولا الخامس حق الفتح والاستيلاء فى جميع البلاد حتى الهند وقد وصفه البابا بانه رافع لواء النصرانية فى البلاد النائية .

وكان مثلا مزريا في الحقد على الاسلام والمسلمين والاندفاع وراء هدف الاستعمار المغلف بالتبشير شائه شأن هذه الطلائع جميعا التي كاتت من اعداء العرب ، ومع ذلك نقد حاولت الكنب التاريخية المدرسية أن تضعه في صورة البطولة المادعة .

#### أبو در الففاري

حاول الكتاب في العصر الحديث اضفاء هالة ضخمة من المجد حول شخصية أبو ذر الغفارى تخرج به في الحقيقة عن نطاق الدور الذي قام به والتاريخ الصحيح الذي سجلته له كتب السيرة ولنا على موقسف أبى ذر ملاحظات:

( الأولى ) الدور الذي قام به ( عبد الله بن سباً ) وما القاه الى ابى ذر من رأى من المال كان مصدر الخلاف بينه وبين معاوية ومصدر متاعبه كلها . ذلك أن أبا ذر كان صادقا مخلصا يندفع وراء ما يرى أنه الحق بينما كان عبد الله ابن سبا يدبر مؤامرة كبرى المسلمين .

( الثانية ) أن مايراه أبو ذر يختلف عما كان يراه النبي صلى الله عليه وسلم ، فالملوم المتواتر عن النبي أنه كان يلخذ جزءا من المال ويترك الباتي لصاحبه وقد صح عنه صلى الله عليه وسلم : « ليس فيما دون خمس أواق صدقة » (أي زكاة) .

وهذا يختلف مع دعوة أبى در الى عدم جوازاً ادخار الذهب أو الفضة بعد اداء زكاتهما : يقول العلامة الامام عبد الحميد بن باديس .

( أخذ أبو در بظاهر قوله تعالى « والذين يكنزون الذهب والنفسة » وقد جاءت النصوص الصحيحة الصريحة بأن الأخذ أنما يكون لبعض الأموال، فقوله تعالى « ولا ينفقونها » معناه : ولا ينفقونها كلها وهسؤلا « هم الذين لم يعطوا شيئا منها وهم مانعو الزكاة غلا تصدق الآية على الذين أنفقوا ) .

وقال: لقد اصاب أبو ذر قيما اختاره لنفسه من الزهد وعدم الأنخار ولكنه اخطأ فيما اراد من حمل الناس على حالة لم يوجبها الله عليهم ولن يستطيعوها ، وقد خالف أبو ذر اجماع الصحابة بنظريته السابقة مع قيسام الدليل القطعى من النقل المتواتر ، والنصوص القرآنية الكثيرة المتضافرة على خلاف رايه .

وكان خلافه هذا في مسألة من كبريات المسائل ، ومع ذلك فقد تركوا له حرية النظر ولم يلق منهم من أجلها أذى ، وهم لم يتعرضوا له في نظسره أو اجتهاده الا عندما خشوا من بثه الفتنة في الناس . ويخاو لا المعاصرون أن يصورول الموقف بالنسبة له كأنه النسفى أو الأخراج ، ولكن النصوص والوثائق تغاير ذلك .

ققد عرض عليه الخليفة ما يراه أصلح له فاختار (الريدة) أو هـو استأذن عثمان في الخروج ، وعلى كلتا الروايتين لم يأمر وعثمان بالخروج حتى يقال أنه قد نفاه .

وقد أرسل اليه عثمان : أن تعاهد المدينة حتى لا ترتد أعرابيا وقد نهى المسلمون عن التعرب بعد الهجرة لا أعلم الانتطاع عن الجماعة كما أقطعه عثمان صرمة من الابل .

#### السلطان جلال أكبر

المضى المعلطان جلال الدين مصد اكبر عشرين عاما وتدينا وبعد وضعه اساس الخين الجديد لسغوات تليلة انقلب نجأة ولم يبق أى أثر لدين الاسلام في قلبه بل انه ابدى كل مظاهر العداوة للدين الاسلامي دين آبائه واجداده واصبح رجلا آخر يتبع زيف الدنيا ووضع اساسا لدين جديد هو دين (الهي) وقد أنشأ أولا دارا خاصة في فانجبور سكرى سياها (عابدة خانة) دعا اليها والعلماء من السنة والشيعة وذلك لتوحيد الذهبين وتعريب وجهات النظر لكن تلك اللقاءات جاءات بنتائج عكسية حيث وسعت شقة الخلاف مما دفع بعض المعلماء لتهام بعضهم البعض بالكثر والالحاد والمروق عن الدين وجسرح المعلمان اكبر من تلك الاجتماعات وقد التبعت في رؤسه فكرة أراد أن يحقها مها اعتورته من المساعب الا وهي توحيد جميع الأديان في الهند بدين جديد.

شى عام ١٥٨٢ م دعا (الكبر) كبار علماء الدين الاسلامي والمسيحي والزرادشتى ، والجانى ، والهندوسي ، وكبار قادة الجيسس الى حضور الجتماع عام يعقده في دار خانة وقد تحدث السلطان في ذلك عن ضرورة توحيد الاديان في دين واحد .

وذلك للحفاظ على وحدة الهند ونشر على المجتمع آنذاك مبادىء أساسية لدينه الجديد الذى سماه (دين الهي ) وقد أشهر السلطان أكبر مبادىء دينه الحديد من الاسلام والمسيحية والهندوسية والزرادشتية والهندوسية وأنه أساس دينه جديد على أن يعتمد على الاسمال الزرادشتية والهندوسية وأنه خليفة الله في الأرض .

وسمح بوضع الخنازير في العصر الامبراطورى واعتبر النظر اليها عملا يستحق التعدير ، وحرم تربية اللحى التي كانفت شعار المسلمين في الهند انذاك ونفي اعدادا كبيرة من علماء المسلمين وشيوهم سهاء الفين عارضوه أو الذين التزموا موقف المتفرج ، واستبدل التقويم الهجرى بتقسويم جديد سماه (التقويم الإلهي) يبدأ منذ جلوب على العرش ومنع ليضا ختانة الاطفال من الثانية عثيرة وثواج البنات قبل سن البلوغ وحارب دراسة اللغية العربية ومنع الاذان في المساجد وأداء صلوات الجامعة في المساجد وغيرها،

وأمر بتغيير الاسماء الاسلامية امثال محمد ، أحمد ، مصطفى وغيرها لأن تلك الأسماء سببت للسلطان أكبر القلق والضيق وأمر بايقاف الحج الى مكة المكرمة ومنع صيام شهر رمضان وحرم دراسة القرآن الكريم والحديث الشريف .

وهول المساجد والجوامع الى مخارن وجعل شعار اتباعه الله اكبر يهني به ان اكبر طو الله .

ولم يتف عند هفا الحد بل سمح لزوجاته الهندوسيات الاحتفساظ بديانتهان والتيام بشائر دينهان داخل قصره وفي بجميع معارضيه من علماء الاسسالام ولضطهدهم وشردهم وسمح للارساليات البرتغالية بالقشير في دولته وسلم ولده سليم الى رجال الارساليات للتجربة وليرى الر التعاليم السيحية في عقله .

وقد وقف أمام السلطان أكبر وأقام بدعته البدء (بدعة دين الهي) جميع ويجال الدين السنيين ، وقد واجه كثير منهم عقوبة الموت وبعضهم ذاق الوانا من المذاب في سبيل الدفاع عن دينهم دين الحق : دين الاسلام ،

وقد ترأس دعوة محاربة الالحاد والزندية آنداك العالم الفضل الشيخ « احمد سرهندى » ١٦٢٥/١٥٦٤ وييث نظم حركة واسعة لمعارضة هده لليدعة الكبرى تلك البدع الالحادية غاتصل كبار قواد الجيش وكبار الموظفين يحذرهم عاقية الفتئة العمياء التي اطلت براسها والتي تريد تحطيم الموظفين من الداخل .

وبعد موت سلطان لكبر سجن المسلطان جهائجيز المعالم الصد سرهندى في سجن المعاصمة غبث المسيح المعالم روح الاسلام بين المساجين الدين آمنوا والدوا المسلوات في اوقاتها وشجولوا من الكثر الى الاسلام عكتب مدير السجن الى السلطان يعلمه جلية الامر سما دعم السلطان الى اظلاق سراح الشيخ ويوقف معه في مكافحة اليدع والالحاد وللروق من الدين والقي تعاليم دين الهي الذي وضعه المعلملان اكبر ، ورجع الاسلام اللي نقاوته والمسلمون الى حريتهم الكاملة في معلومة فروض الدين علنا بعد أن أضوا في محفتهم اكثر من ثلاثين علما .

« مرشد دبور »

### المامون

أن الصورة اللامعة التي رسمها الاستشراق والشعوبيون المنامون ليست صحيحة على اطلاقها فقد كان النقل والترجمة من الفكر اليوناني قبل المأمون مشروطا بالعلوم والطب والفلك ولم يفتح باب ترجمة الفلسفات المسيحية والوثنية والفنوصية الافي أيام المابون الذي شجع هذه الوجهة واقنيست لترجمة كتب العقائد والاخلاق اليونانية أو ما كان يسمى عندهم علم الاصنام واعطى جنين بن أيسحق وزن ما يترجمه ذهبه عكان همدا يبحث من الرقاق الغلاط والفتال وينسج الحروف حتى يكثر بن ثبن ما يترجم .

وأخطر مقاتل المامون فتنة خلق القرآن وحمل الناس عليه .

كان المسلمون يترجمون من التكتب قبل الالتمون : كتب الطبيعة والتطلف والاحياء وغيرها على مجال الكون المتلدى ولكنهم كانوا لا يرون ذلك بالنسسية لمعتائد الأمم ويعتقدون أن ما لدينا هو أصحها عندن على غلى عنها .

ان المعتبدة الاسلامية مصدرها المقرآن والقرآن كلام الله فكيف يتانى لقوم أن يتركوا كما بالله الى كتب بشر بهنها الكطا والصواب مالمانون هسو الذي فنح هذه الشعرة ودخلت تلك الترجمات الى الجو الاسلامي فاقسدته ، وأثارت الجدل ، وظهرت البدع والوثنيات والتأويل والجدل واشراب الملاحدة في عصره ، واحتضن فكرة خلق القرآن وحمل الناس عليها على النحو الذي كان بعيد الخطر على منهوم السنة الجامعة .

كذلك يرى الباحثون أن كارثة النزوع الى الاستعجام وقعت فى أيسام المأبون جيث بدأ البل بمفاخر ايران وكسرويتهم وعنجهية الفرس ، ولما زار المنهون دمشق قبل وغاته بسنوات تعمد رجل من عقلاء أهلها أن يواجهه عضطنه هذا ولو كان فيه حتفه ، ولا سيما ودمشق حديثة العهد بالانقضاض على بنى العباس ، تعرض رجل المهامون وقال له :

يا أمير المؤمنين: أنظر العرب أهل الشام كما نظرت العجم أهسل خراسان مكان المأمون يتصامم عن نداء القمشتى في المرات الأولى حتى أذا زور في نفسه جوابا على ما أحدث في الدولة من بدعة استوقف الرجل في المرة الأخيرة وقال لى: أكثرت على أيا أخا الشام ، والله ما أثراث فيسسا عن ظهور الخيل الا وأناأرى أنه لم يسبق في بيت مالى درهم واحد ، أما اليمن عوالله ما أحببتها ولا أخبتني قط، أما قضاعة فسافقها تنتظر السفياني وخروجه عتكون من أسياعه ، أما ربيعة فساخطة على الله منذ بعث نبيه من مصر ، علم يخرج أثنان الا خرج أحدها شاريا (أي ثائراً) أغرب فعل الله بك .

وسوف لا ينسى التاريخ للمأمون موقفه الطالم من فتنة خلق القسران وايغاله فيها وجمل الناس عليها بعد أن خدعه بشر المريسي وحسله على الاعتقاد بخلق القرآن . فقد أخطأ المأمون الواسع المقل العبيق الثقافة في عبنى مسالة مرعية كهذه ثم اعتباره أياها رأس المسائل وبذلك متح الباب أمام النجل والعقائد والما المتلفة أن يتكلموا في مجالسه ، وكذلك الشعراء ، وقد ارتبط عصره بازدهان حركة النقط والترجمة وخاصية من اليوتانية والفارسية فأرسل البعوث الى القسطنطينية وغيرها لاحضبار المستفلت التي تفافل عنها السلمون منذ بدء عصر الترجمة ، وهي الناسية الالهية لليونانية المعرومة بعلم الأصنام ؛ وقد طلب هذه الكتب من المبراطور الروم وصاحب جزيرة قبرص وسارع احد رجال الدين السيحي باجابة الطلب تاثلا : الرأى أن نعجل بانفاذ هذه الكتب الى الطبيقة غان هذه العلسوم ما دخلت دولة شرعية الا انسدتها واوتعت بين علمائها وقد صدق راي هــذا القسيس مان جنين بن اسحق اشهر المترجمين كان يدين بالنصرانية على الذهب النسطوري وقد تولى الترجمة من اليونانية الى العربية واسند اليه المأمون بيت الحكمة فأنسد الترجمة وادخل فيها مفاهيم السيحية وجعلها وسيلة للدعاية لنطبه ومع ذلك نقد أحرز عنها أعلى الأجور وأضحمها ، وكان

الطلوب ترجمة كتب العلوم فترجموا الفلسفة وادخلوا مفاهيمهم فيها وكان حتين بن اسحق يكتب على ورق ثقيل وسطور متباعدة ويزن له المامؤن الاجر دُقبا وقد تحيز المامؤن الى المعتزلة والاعتزال وقال له يحيى بن أكثم قاطعي القضاة . الرآى ان تدع المناس على ما هم عليه ولا نظهر لهم أنك تميل الى فرقة من الفرق فان ذلك اصلح في العسياسة وقد مزله المأمون وولى احمد بن الي دؤاد الذي سار بالامر الى مسيرة العنف وقد امتد الأمر في خلافة المعتصم والواثق خلال سبعة عشر عاما والامام احمد بن حنبل يواجه الموقف في ضبود وغنف قائلا : ان القرآن كلام الله غير مخلوق ، وبالرغم من أن رجلا جريئا مثل عبد العزيز بن يحيى الكناني تلميذ الشافعي اندفع من مسكة الي بغداد يناظر رجال المامون ويهزمهم فان المأمون لم يرعو للحق .

( اقرأ قصيته في كتابنا : اضواء على التراث الإسلامي )

# عبد الرحمن الكواكبي

ان الكتابة عن الكواكبي في العصر الحديث غفلت عن جبلة حقائق، الباسية في حياته ، ذلك أنه حين جاء مصر كان الخديو عباس طبي على خلاف مع الخليفة العثماني وكانت جريدة المؤيد التي يصدرها على يوستة للسان حال الخديو قد اخذت تهاجم الذولة العثمانية وتدعو الي خلاقة غربية وقد ناثر الكواكبي بهذا الاتجاه وسار فيه وخبل على الخليفة حملات فحديدة في بقالاته التي جمعت من بعد تحت اسم طبائع الاستبداد وقفيل أن كتابة أيطاليا يتضمن نفس المعاني ثاثر به الكواكبي ولكن الكواكبي على كل حال كان على خلاف شديد مع مفهوم الجامعة الإسلامية الذي دعا اليه السلطان عبد الحميد وكانت تغلب عليه روح القومية التي سرت اذ ذاك فكانت دعوته الى خلافة عربية موضع الل خصوم الاسلام من المارونيين والمستعمرين ، وقالك مقد تلقفوا أفكاره وإذاعوا بها واغتمروها مصفرا يعتمدون عليه في وقائل مقد تلقفوا أفكاره وإذاعوا بها واغتمروها مصفرا يعتمدون عليه في رضا في ترجمته الكواكبي خين قال :

لقد كانت المكار الكواكبي السياسية منية على قواعد فيها الياس من الدولة الملية ولم يكن بريد أن يكون الخليفة القرشي الذي بخلف الخليفة التركي سلطانا حاكما سائنها للعرب أو لغيرهم وأنها كان رأيه أن يكون رئيسا فينيا ينظر في مصالح الحالين الروحية والأدبية وترقيتها

وبهذا المعنى يكون الكواكبي غير اصبل الانتماء الاسلامي وانما كان معاشرا بفكرة البابوية المسيحية ومن هذه الناحية مقد عنى به كتاب التغريب والمشعوبيون والماركسيون في السنوات الأخيرة وأشادوا به وخدعه المخديو حين عاد اللي الصلح مع الدولة العلبية ومقد وجوده كلية لأنه تابع الحاكم ولم عرف بعمله وجه اللله تعالى و

# اخت الون

تردد كثيرا اسم اختاتون على انه اول الموحدين وهى دهوى بططلة عان الذين خملوا لواء التوحيد في ظل الديانات المنهاوية كان هدفهم واشسحا في وكانت وجهتهم خالصة الى الله تبارك وتعالى ، أما الحناتون عان توحيده وكانت وجهتهم خالصة الى الله تبارك وتعالى ، أما الحناتون عان توحيده الذي يتشدقون به كان قاصر على أنه وحد عبادة الإصنام في عبادة واجدة هي عبادة الشمس ، وقد السار المتيان الى هذه العيادات حين قال « لا تسجدوا عبادة الشمس ولا للقبر واسجدوا لله خذى خلقهن ان كنتم اياه تعبدون » .

ان عمل اختاتون لم يتعد اكثر من انه محا اسم الآله آمون من جمه سع الهياكل وازيلت الاشارات الدالة عليه واستبعلت باسم الآله أنون واشاراته، وكان اتون في نظره يمثل قرص الشمس كما يظهر عند الغروب مكتبل الشكل على موكبه المحقوف بالمجد كما يقولون •

وقد وصفوا هذه الحركة التي قام بها اختاتون: اتها ثورة على الدين مصحوبة بنزعة للتوحيد ، وثورة على الكهنة ورجا لالدين وتحكمهم في جميع شئون الدولة أكثر مها كان الدين نفسه الذي كان يقول بالوهية الشمس ،

وهكذا نجد أن دعوى القول بأن اختاتون هو أول داعبة للتوحيد هى دعوى باطلة ، فقد كان غارقا فى الأصنام وعباد ةالكواكب بينوا كانت الدعوة الى عبادة الله الواحد سائرة من قبله وبعده على لسان ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب ويوسف .

#### زويم ر

لاذا اختار قيادة حركة التبشير مدينة البحرين عام ١٨٩٣ مركزا لدعوتهم على الخليج والبلاد العربية كلها فأوفدت اليها القس زويعر فأقام بها بضعة

وعشرين عاما يتنقل خلالها في مختلف القولهم الاسلامية ، أن الاستاذ مبارك الخاطر يحث على ذلك بأن هذه المنطقة كانت متقدمة تقدما فكريا واضحا ، وكانت ذات صلة بالنهضة الاستلامية التي قادها جمال الدين ومحمد هيده ورشيد رضا ، وكان لها مشاركة في المثار والصحافة الاسلامية ، منذ ذلك الوقت البعيد وقد واجه القاضي المجاهد الشيخ قاسم بن مهزع هذه الحملة التشيرية ، وقاومها مقاومة واضحة وكشف مخططها . فقد كانت البحرين بين بلاد الخليج العربية المشمولة بالحماية البريطانية منذ ، ١٨٢ وكانت عبر تاريخها في تجارة اللؤلؤ مهبط الأغراب من جنسيات مختلفة ووصلتها طلائع التبشير البرتستانتي وبها الايراني والهندي والافريقي والاوربي ، ومن ثم المتبحب مكانا مناسبا لاتخاذها قاعدة للتبشير البروتستانتي في الخليج وعمان .

وقد كانت مدية المنامة هي مركز الارسالية في البحرين وكان المسل التشيري في جزر البحرين وسواء الاحساء وعمان يدار من مركز النامة .

ولتد وصل القس صمويل زويمر الى المنامة ١٣١٠ ه ١٨٩٤ م وبعض رفاته واستأجروا بيتا ثم بدا زويمر يتصل بالناس عى الاسواق ويناقش الشباب منهم في أمور الدين باللغة العربية التي كان يجيدها .

ومنذ عرف القاضى قاسم بن مهزع بامر وصوله وجماعته عقد قام ولم يقعد ، أذ حاول أول الأمر أن يخرجه من البلاد لولا تدخل المندوب البريطانى فى الخليج ، ومن هنا عمد أبن مهزع الى محاصرته وكشف زيفه والتضييق على جماعته وبث العبون لرصد حركاته وتوعية المعامة عن طريق المعلماء والتجار بأغراض المشرين مما أغلق الطريق أمامهم ، ولذلك فان زويمر قد وأجه نفورا شديدا من كل من لقيه وحاول التحدث اليه ، وكان زويمر يتول للشبا ب: أنه جاء فى بلادهمضيفا عليهم وأذا لم يقبلوه فهو ضيف الله وكانوا يقولون له : لست بضيفنا و لاضيف الله : أنت ضيف الشيطان ، وظل هؤلاء الفتية يذكرونه حتى حين زارهم بعد فى جامعة عليكرة سنة ١٩١١ غلما دخسل عليهم قالوا له : أهلا بضيف الليس فقال لهم : الى الآن لم تنسوها .

وقد ضاقت أول الأمر أرض البحرين على القبس زويمر ورغاقه فغادرها الى الاحساء ، وطرده الوالى التركى ثم عاد الى البحرين ثانية واستأجر في المنامة بيتا وجعله مدرسة لتعليم اللغة الانجليزية ومكتبة عامة بها قسم لبيع كتب التوراة والانجيل ، وبدا عمله بين طلاب المدرسة ورواد المكتبة وعده

فى ذلك ادواته من خرائط وكرة ارضية وغانوس سحرى والتى محاضرات على العسائية العسائية عن ارتباء ممالك الاسلام .

واستعان زويمر بالمقيم السياسي البريطاني في أن يكون مقر مكرزا للتبشير واشترى قطعة الأرض التي بني عليها مستشفى ماسون الأمريكي ، وصمد أهل البحرين وخاصة الشباب أمام صمويل زويمر و ويذكر الفضل لأحد بن مهزع وأبراهيم بن الخليفة وقاسم بن مهزع وفضل الذكر الذين قاوموا زويمر وحاربوا خططه في البحرين وكانوا من تلاميذ مدرسة المنار والمؤيد ،

وقد واجه أهل البلاد كما يقول مبارك الخاطر في كثابه عن الشسيخ قانس بن مهزع مع قلة عددهم وصغر مساحة بلادهم خطة محكمة لتنصم هم باحجمهم ، وأجهوها وهم قلة في العدد لا يصلون الي ٥٠٠ ألف مجبوعة عمل تبشيري ابتدات العبل في تنصيرهم بثلاثة عشر مبشرا ومبشرة ، وبعضهم يجيد العربية إجادة مطلقة وست مؤسسات تبشير بالرغم من سلطة الحسساية البريطانية في البحرين مبثلة منها الحماية بروتستانتية والتبشير بروتستانتي والتقى زويس بابن مهزع وليس مى جعبته غير اجادته اللغة العربية اجادة تامة ، وغم وقوعه هو وليثاله تحت تأثير تلك الدراسيات اللاهوئية ، وامتد الصراع بينهما خلال ثلث قرن من الزمان ، وقد ركَّر هزاع على الشباب في توعبة شاملة بأغراض المشرين البعيدة الأثر ، وكان يترا لهم العروة الوثقي، ودعا جماعة من تلاميذه لتعلم اللغة الإنجليزية ٤ وقا للا بأس غندن من خلفهم عتماموا منهم اللغة وارغضوا اللاهوت ، بل وادخلوا في مناقبات مع البشرين وكان الشيخ يوجههم الى طريقة الجدل ، وكان زويس بمراس الشيخ ويتاتشه وكانوا يمارسون تبشيرهم بطرق خنية ومموهة بالكلام عن الحضارة الجديدة وانها من صنع السيحيين ، بينما السلمون لا يستطيعون أن يشاركوا ميها ) وقد شهد زويمر على نفسه بالفشل حين قال مي مؤتبر القدس عسام ١٩٣٢ أن أمله قد خاب في تنصير العالم قاطبة في مدة ٢٥ عاما ، وقال النا لا ستطيع ادخال المسلمين مي حظيرة المسيحية فهم لا يفضلون ترك الاسلام المئ غيره الا اننا قد نستطيع اخراجهم من الاسلام نقط بتشكيكهم نيه كنظام .

وكتب في مجلة المالم الاسلامي الانجليزية يقول: أن لعمل ارساليات التبشير في البلاد مزيتين: مزية تشييد ومزية هدم ، تحليل وتركيب ، أن خطر

المبشرين من التغيير الذي احد يدخل على عقائد الأسلام ومبادئه الخلقية في البلاد العثمانية والقطر المصرى الخثر بكثير من خطر الجضارة المفربية هيه.

وقال شاتليه : لا شك أن أرساليات التبشير من بروتستانتية وكاتوليكية تعجز عن أن تزحزح العقيدة الاسلامية في نفوس معتنقيها ، ولا يتم ذلك الا ببت الأفكار التي تتسرب مع اللغات الأوربية فينشرها اللغات الإنجليسزية والمهولندية والألمانية يحتك الأسلام بصحف أوربا وبهند السبيل لتقدم اسلامي ماضي ، وتقضى أرسايات التبشير لبانتها من هذم الفكرة الدينية الاسلامية التي لم تحفظ كيانها وقوتها الابعزلها وانفرادها .

والمعروف أن زويمر, حرب حظه من أخري في مصر واقتحم الأزهر الشريف فوزع منشورا عنوانه « لماذا لا ترجع الى القبلة القديمة » وتبين أن التنشير كان ولا يزال في خدمة الصهيونية وقد غشلت هذه الجهود ولم تحقق أي شرات حقيقية .

# أتاتورك

الرائيلية للمرازع والمراجل والمرازع والمراجل

تضاريت الآراء حول مصطفى كمال الناتورك وجو ل المعور الذي قام باله محمد المقربة . تحويل تركيا السلامية الى تركيا العلمانية المقربة .

( أولا ) يقول ه. ك. ارمسترونج مي كتابه الذئب الأغير : أو الحياة المخاصة لطاغية ، يقول : أن كمال اتاتورك منشىء تركيا المدنية من اصلى يهودي وأن اجداده اليهود نزجوا من اسبانيا الى مدينة سالونيك فرارا من محاكم التفتيش التي كانت تحكم باحراق اليهود احياء ، اجداده هؤلاء تظاهروا جاعتناق الدين الاسلامي لكي يأمنو على أنفسهم من اضطهاد سلاطين آل عشان ويعلق محمد التابعي الذي نشر هذا الخبر عي أخبار اليوم (١٩٦١/١٠/١٠).

والواقع أن الطبقة الحاكمة في تراكيا وفي كل العهود هي من طائف ة الدونما ، أي المسلمين الذين كانوا بهودا ،

(ثانيا) كانت الدعوى العريضة التي اكتبيت مصطفى كمال البطولة هي معركة ازميز التي ادعى انه قادها وكتبها وكل الوثائق تدل على ان شخصا آخر هو الذي كان بطل هذه المعركة ولكن اثانورك اقصاه واكله من فوق طاولة الشعرفع .

كان كاظم قرة بكير هو قائد الجبهة الشرقية غي خرب الاستقلال وهو الذي قضى على الجيش الأرمني وجراده من سلاحه 6 وقد نشر فسدا من الوثائق في جريدة (مليت) في مايو سنة ١٩٣٣ نقلتها جريدة البلاغ المصرية يفهم جنها أنه هو صاحب الفكرة الأولى في تأسيس حكومة قومية في شرقي الأناضول ومقاومة الحلفاء بالسلاح ، وأنه أول من ياشر الممل في هسذا السبيل حين كان الفازى مصطفى كمال لم يزل في استانبول .

وقال كاظم قرة بكير أن أتاتورك لم يذهب الى الأناضول باختيال ورضائه بل أن خصومه السياسيين في استانبول هم الذين الرسلوة بوظيفة مقتش محتشى ابعادا له وان كاظم هو الذي لعب الدور الأهم والذي نتج عنه الظفر النهسائي .

(ثالثا) أشارت كتابات عديدة إلى الدور الذي قامت به برياطنيا لهديم الاسلام وكانت تعلم أن يهود الدونمة في سالونيك هم المعدون العيل للقضاء على الخلافة الاسلامية وبالتآلى لقضاء على الاسلام ، وهو ما تم فعلا ، وكان توصيل مصطفى كمال الى الحكم هو أثمن الذي قدمه له الانجليز مقابل قضائه على دولة الخلافة واحكام الاسلام في تركيا واستبدالها بالانظمة والأحكام الغربية واستبدال لالراك عن الغربية واستبدال للحروف اللاتينية بالجروف العربية لابعاد الاتراك عن كل ما له صلة بالعرب أي لابعادهم عن الاسلام .

وقد كان أتاتورك آلة من آلات المدنير التي صنعها الغرب لحسابه ف وكان لعبة من تلك اللعب التي تجيد الجمعيات السرية تشغيلها لحسلباب الصليبية واليهودية وقد نشأ وعاش في احضان جمعية الاتعاد والترقى التي لجب إخطر الادوار لتدمير دولة الخلافة

(رابعا) صدرت في السنوات الأخيرة رسائل ودراسات كشفت حقيقة هذا الرجل اهمها كتاب زميله الذي لم يذكر اسمه تحت عنوان ( الرجل الصنم) الذي كشف حقيقة أتاتورك أمام أولئك الذين كانوا يحسنون الظن بالذئب الأغبر الذي لم يقراوا تاريخة جيدا والذي يكتبون عنه لم يعرفوه كشيرا.

هل كان أصلا من طائفة الدونمة أم ماسونيا وقع في حبائل اليهودية المعالمة أم قوميا من غلاة الطورانية التركية وقد كانت أعماله شاهدة .

- بر الحروف اللاتينية حتى عي طبع المسحف الشريف . ف
- عس قوانين الأحوال الشخصية التي عدائرة الخروج على الشرواعد
- حرم تعدد الزوجات وجمل للغضاء وحده الفصل في طلب الطائلق.
  - عدل قوانين الميرات مسوى بن الإبن والبنت .
- الغى الحجاب واباح للمراة المسلمة ان تتزوج من تشاء من أى دين.
  - ... الغي الأوقاف الاسلامية .
- شجع الحمر والتصال بالنسناء واخرج المرأة بالقوة الى المراقص.
  - حَمْلُم الأساس الْدَيْنِي وُغِيرِ وَجِهَةَ الشَّعْبِ التركي .

وقد أشار ولفرد كانتول سميث الى أن احقاد الصهبونية والصليبية كاثب من وراء التأثورك أكثر من خمسمائة سنة بعد أن رغض السلطان عبد التحديد التابة وطن قومى النهود في فلسطين ثم راحت القوى الصليبية والنهدودية تشنع بمبادىء الخلافة العثمانية ومطالبها لتنتهى بهدمها من قواعدها.

#### منسدل

استطارت شهرة مندل منذ طرح نظريته عن المعادلة البشرية وقد ثبت من بعد ان قواعد مندل من الوراثة غير محكمة ، وان مندل لم يكن على علم بالإنماق الجديد للطاقة التي أوشكت البشرية ان تستشرقها من بعدد وأهمها البترول الذي كافئ ظهوره عاملا هلما عن قلب تظرية مندل والإطاحة بها عولكن النفوذ التلمودي اليهودي مازال يستشفل هذه النظرية نتحت اسم الانفجار المسكاني ليحافظ عن وجود القلة من ذوى الثراء والذين يشكلون المبراطورية الديا .

ولقد كانت صيحة اوربا الضالة هي في محاولة انقاص البشرية بالقضاء غلى الضعفاء محاولة ضالة ، فقد جنت فيها ينابيع السخاء البشري عندما دعا الغرب الى قتل العاجز أو تركه يبوت دون أن تعمل على علاجه وشفائه وكان أتسى تلك الصيحات القول بالقضا ععلى الزنوج لحساب شعوب أرقى منهم، وكان هذا تبريرا كاذبا للاستعمار والاستغلال لأن الانسوياء هم الذين يستعمرون ويقتلون الضعفاء بالورائة .

وكان نيتشبه في مقدمة الدماة المألى الماهة الضعفاء وقد تبين للباحثين ان رأى دارون في تنازع البقاء الذي اخذت به الفلسفات الاستمعارية هو خطأ محض وأن التعاون في الطبيعة كان اكبر أثراً من التنازع .

#### فنريزر

يعد فريزر احد الدعائم الخمسة الذين قامت عليهم الفلسفة المادية في الفكر الغربي الحديث (دارون - فرويد - ماركس - دوركايم - فريزر) فهو الذي أحيا في العصر الحديث دراسة الاساطير والخرافة في بحوث مستقيضة ضمنها كتابه الغصن الذهبي تناول فيها ركام الفكر البشري القديم كله في مجال الطقوس الدينية .

ظهر هذا الكتاب عام ١٨٩٠ ثم اضاف اليه اضافات كثيرة عام ١٩١٥ وما زال يعد الدعامة الأساسية الملكاور ولما اطلق عليه علم الانثروبولوجيا .

وقد أستغل هذه الكتابات لمحاربة ألوحى والدين الحق وتتابع الأديان الى غاياتها بظهور الأسلام ليكون الدين الخاتم الذي استوعب ما جاء في الأديان السماوية ،

ويعد غريزر المتوفى سنة . ١٩٤ احد اركان الفكر الغربى الحديث وقد استفلت كتاباته فى الدعوة الى احياء الفلكاور والأساطير والعاميات وما تبل الاسلام وفى محاولة هدم الأصالة الاسلامية والبلاغة الغربية وما يتصل بمستوى البيان القرآنى .

ويجرى هدف هذا التيار الى القول بأن الفلكلور يقدم المسسماعر الشعبية وهى فى جملتها مشاعر ساذجة مختلطة بالوثنيات والخرافات تمثل عصر طفولة البشرية ومنها انطلقت كل الدعوات الى مهاجمة عامود الشعر العربي والقصاحة العربية والخطابة

وقد درس فريزر في كتابه طائفة من مظاهر عبادة الأرواح والاعتقاد في خلودها عند قبائل استراليا وافريقيا وبعض الشعوب الشرقية ، وهي دراسات لا قيمة لها بعد مجيء الاسلام الذي قرر مفهوم الانقطاع الحضاري عن ما قبل الاسسلام .

وقد استهدف غريرر تجديد الخرافة والاسطورة وتقديمها من جديد في اساليب عصرية بهدف القضاء على الاصالة التي جاء بها الدين الحق .

#### يوهنسا الدمشقي

احْتَلْفَ الرَّأَيْ مَى أمر يوحنا الدمشيقي وأنَّ لم يختلف مَى أنَّه أكبر علماء اللاهوت في الكنيسة الارثوذكسية ( ٧٤٩/٦٨٠ ) وأنه حاول ايقاف الدعوة الإسلامية غالف رسالتين على شكل مجاورة بين مسيحى ومسلم في شان الوهية المسيح وحرية الارادة الانسانية الفرض منها تبسرير النصرانية والاستئاد الى المكارها في مواجهة ملهوم التوحيد وقد طعن لمي عقيددة المسلمين والف الكتب في الرد عليهم وجادل علماءهم مي أمور كثيرة ، وكان قدُّ بْرَعْ فِي النَّطْقُ والفلسفة اليونانية واتخذ مَن هذا المنطق سلاحًا يدافع بِنه عن الكنيسة ، وقد فلسف المعارف الاغريقية الوثنية واخضعها الماهيم المسيحية ، وجادل المسلمين عن طبيعة المسيح ووضع المسيحين حطة البحث والمناظرة استهلها بتوله : أذا سألك العربي ماذا يقول في السيح مقل أنه كلمة الله ، ثم ليسال النصراني المسلم بعد ذلك ، بم مسيخ المسيح في القران وليرفض أن يتكلم بشيء حتى يجد المسلم غانه سيضطر ألى أن يتول فكلمة الله القاها الى مريم وروح منه ، غان أجلب بذلك غاساله هل كلمة الله وروحه مُطُونة أم غير مخلوقة عان قال مخلوقة عليرد عليه بأن الله إذا كان ولم يكن له كلمة ولا روح مانقلت لك مسيمهم العربي لأن من يري هذا الراي زنديق هي نظر السلمين ، وقد إستدرج يوحنا السلمين اللُّ خلق الأمعال وخلق الترآن ومشكلة صفات الله واصرابها ، وهي مسائل لم يكن المسلمون يَحْوَضُونَ فَيِها ، وكان المسلمون يتباحثون في صفات الله أهي قديمة ازلية أم حادثة ، ومن جملة ذلك كلام الله والمعروف أن جعد بن أدهم الذي قتله خالد اين حبد الله المشرى من القائلين بخلق القرآن ، وكان من زملائه غيلان الدوشقي ومعبد الجهنيء

ومن مننة يوحنا الدمقى ظهرت هذه الفئة الباغية التي وصفها المستشرقون والشعوبيون العرب بأنهم أحرار الفكر وهم القائلون بالجبرية والخارجون عن مفهوم التوحيد الخالص .

يقول الاوزاعى : أن أول من نطق بالقدر رجل من أهل العراق يقال له سوسن كان نصرانيا فأسلم ثم تنصر فأخذ عنه معبد الجهنى وأخذ غيلان عن معبد ، ويكثف صاحب سرح العيون عن اسم ثالث هو طالوت بن أعظم اليهودي الذي أخذ عنه الجعدين درهم وأبان بن سمعان القول بخلق المترآن

والواقع أن معبدا وغيلان والمحلف لم يبتكروا هذا القول بالقدر وتعطيل الصفات وخلق القرآن من عندهم ولكنهم تأثروا في هذه الأقوال بكتابات يوجنا الدمشقي والصابئة الحرانين والمانوية .

وقد قدم الشعوبيون غيلان الدمشقى على أنه من الثوار المسلمين وآئه المسلمين وآئه المسلمين الذي صلب في حكم الأموين وطالوا أنه دفع حياته ثمنا الموقعة من خلافة هشام بن عبد الملك وقيل أنه مؤسس المدرسة القدرية التي التقالقت منها المعتولة وقيل أن الخليفة عمر بن عبد العزيز وكل اليه رد المظالم والأموال التي اعتصبها الامويون وحقيقة الأمر أن عيلان الدمشقى الم يقتل الا بتهمة واضحة صريحة هي خيانة الدولة الاسلامية وأنه انخسذ الكلام في القدر وسيلة إلى تزييف مفهوم العقيدة الاسلامية كمدخل إلى استاط الدولة الاسلامية عددخل الى استاط الدولة الاسلامية .

وقد اشنار كثيرون الى ان يوحنا الدمشتى كان يبث فى المنافين هذه المعاوى القاسكة مُلفخدع له كثيرون ومنهم ابن جرير العلبرى الذى ذكرها على الها رواية واغتر بها المسرون جميعا كالزمخشوى والوازى حتى جاء ابن كثير قصحح الأمور وقال ان ما اعتمد عليه ابن خرير لا اثر له من الصححة .

وكذلك متد استشهد يوحنه الديشتى في الفصول التي كتبها عن المسيحية التي كانت فحضر في الفصول التي كتبها عن المسيحية التي كانت فحضر في المسيحية المسلمين بالمات وجهة نظره ولناقشة المسلمين بسلاح المنطق اليوناني .

ويؤكد المستشرقون أن يوحنا بكتاباته قد أثار مشباكل خطيرة منها خلق الأنعال وخلق القرآن وصفات الله واستدرج المسلمين الى أمور لم يكونوا يخوضون فيها .

والمعروف ال عظرية القدر حخلت عن طريق النصرانية وحدها الى الاسلام بدليل ظهور هذه المسكلة في الشام والشام ملتقى النصرانية في المجزيرة العربية "وكان المجوس يقولون بالجبر وتتصل هذه الآراء التي بثها يوحنا بخذور في اليهودية والمجوسية وما حمل لواءه عبد الله بن سبا

#### نصع الدين الطوسي

تعلى كتابات الشوبيون من شأن نصير الدين الطوسى وتضعه في قهم العلماء والأبطال « ونحن نفرق بين العلم والفلسفة في مجموعة من الأعلام أمثال ابن سيناء والمفاراي وغيرهم » فنقبل منهم علمهم ونرد عليهم مفاهيمهم الفلسفية لأنها باطنية منحرفة ، والأمر كذلك في شأن نصير الدين الطوسي العالم الرياضي صاحب المائة وخسمة واربعين مؤلفا في علم الحسساب والمثلث والهيئة والجير والطبيعيات ، والذي وصف بانه حامى الثقيافة الاسلامية وتراث العرب المائدي المائدة والنان المغولي المناهة وتراث العرب المائدة والنان المغولي المناهة وتراث العرب المنان المغولي المناهة وتراث العرب المنان المغول المناهة وتراث العرب المنان المغولي المناهة وتراث العرب المنان المغول المنان المغولي المناهة وتراث وتراث المناهة و

والمعروف أن نصير الدين الطوسى ولد بطوس ١٢٠١/٥٩٧ وتضى شطرا طويلا من حياته في خراسان ، وأنه كان بمدينة نيسابور عندما اجتاحها جنكيزخان غفر أمام جحافل المغول ولم يجد ملجا عند تلاع الاسماعيلية التي كايت تقاوم الزجف المغولي فسافر واستدعاه زعيم الاسماعيلية ليتيم معه وبقي في قلمة المويت حتى مسقطت في يد هولاكو ١٥٣ وعندها أنضم الطوسي المي هولاكو ورافقه في هجومه على يعداد الأمر الذي حيل يعض المؤرخين على اتهامه بأنه هو الذي اشعار على هولاكو بقتل الخليفة المستعصم ورجال على اتهامه بأنه هو الذي اشعار على هولاكو بقتل الخليفة المستعصم ورجال دولته وذلك عام ١٢٥٨/٦٥٦ .

وقد علت غزلة الطوسى عند هولاكو مكان يجليمه ليما يشير به عليه بل صار له وزيرا وناظرا على الأوقاف (الصندى: الوالمي بالولميات) ما

وتمكن من انشاء المرصد واستخدم ابن الفوطى البغدادى خازن الدرسة المستنصرية لكتبه المرصد فجمع ٠٠٠ الف مجدا من الكتب التي نهبت من بغداد والشام والجزيرة أيام الغزو المغولي .

وهناك حول نصير الدين شبهتان : الأولى تقول أنه نجح في عام ١٥٤ في أن يوقع رئيس الحشاشين في قبضة هولاكو الذي صحبه الى بغداد ، والأخرى شبهة اتهامه بقتل الخليفة المستعصم ورجال دولته والعلماء ، هذا بالإضافة الى شبهة اتهامه بالإلجاد وقد أشار اليها لبن كثير في كتابه «البداية والنهاية » وصلته بالباطنية والحكماء معروفة وأن كانت هناك مجاولات لتبرئته من تهمة الاتصال بالاسماعليية ، ولكن تهمته في التحريض على قتل الخليفة المستعصم مازالت قائمة وقد رددت هذه الاتهامات شذرات الذهب لابن العماد

والفائة اللهنان البن قيم الفتوزية والصفدى في الوافي بالوقيات ، وهو لاى المستشرهين فيلسوف بالفتى اهتم به داود شميث الأمريكي ، وركزوا غلى ضرحة الاضارات ابرنسينا وقد اهتمت به الدوائر الاسماعيلية والباطنية وعرفت بكتبه وآثاره ، ومؤلفاته كلها تتل على وجهته ومنها منطقيات والهيات التليدس ومجسطى ، وله كتاب اخلاق فارسى جمع فيه نصوص ارسطو والملاطون .

وقد اشار ابن القيام الجوزية في كتبابة اغاثة اللهفان الي إن الشهرستاني ثقد ابن سينا وابطل قوله بقدم الجالم وانكار المعاد ، ونفي علم الرب وقدرته وخلقه العالم قال نقام له نصير الالحاد : نصير الدين الطوسي وتقضه بكتاب سماه مصارعة المصارعة حاول فيه ان الادعاء بأن الله تعالى لم يخلق السموات والأرض في ستة أيام وانه لا يعلم شيئاً ولا يفعل شيئاً لم يخلق المحوات ولا يعث من في القبور .

ويتول ابن الجوزية : والفلسفة التي يقرؤها اتباع هؤلاء اليوم ماخوذة عنه (أي الطوسي) وعن المامة ابن سينا وبعضها عن آبي نصر الفارابي ، وهيء يعدي منها من كلام المسطو وهو مع قلته وغثالته وركاكة الفلظه كثير المعلويات الفلادة عيم وخيار ما عند هؤلاء غالذي عند مشركي العرب من كفار قريش وغيرهم أهون منه .

### ابن عربي

يكشف ابن عربي المساعدة المحدة الوثنية المستهدة بن المساعدة اليونانية والغنوصية المساعدة المتوحات المكية ويحتاط لنفسه بمقدمات خادعة عن التوحيد يعارضها مضمون الكتاب نفسه وابرز ما يحتويه الكتاب هو خطأ صاحبه المن الأسماء الحسنى حيث ينهمها المها المبتدعا يخرج بها عن صريح الاسلام من كيد وضلال يروج له وليضيف اليه عوامل البلبلة المعقيدة بين أجيال المسلمين وابرز ما يتسم به أبن عرى هو خروجه عن مدلول الالفاظ الدينية وخاصة المتاويل .

ويعمد ابن عربى الى اسماء الله الحسنى فيتجاوز معناها وما توحى به من الكمّال اللائق بذاته سبحانه الى تصوير كل اسم منها بصورة رب عاعل ميتخرف في مجموعة من حقائق المخلوقات ، وأن هذه الألبهاء قد تختلف عيما بينها وابن منها الرئيس والمرعوس والمرب والمربوب وأنها تحتكم الى من عوقها

من الأسماء حتى تصل من النهاية الى الاسم الجامع وهو لفظ الجلالة ، وان الاسم بدوره يستأذن على المسمى وهو ذات الله تعالى حتى يتم المهمل بينهم ميما اختلفوا ميه ، ويذكر هذا بما يقال مى الأسماطي عن آلهة الاغريق التي تنبو في عبثها ووثنيتها عن مطرة المسلم الذي يدين بالتوجيد الخالص لله الواحد الاحد رب العالمين ،

وهو يذكر بعض الأسماء الحسنى يقول : هذه الأسساء هي أرباب الاستماء وما عداها فسدنة لها — أى خدم — كما أن بعض هذه الأرباب شدنة لبعضها الآخر أن والكتاب يصور اسماء الله الحسنى — أو هيذه الأرباب كما هي في تسميته وكيف تتناقش وتختلف وكيف يدخل بعضها على خضرة بعض حتى يفصل بينها الاسم الجامع (الله)

أو كما يقول كمال أحمد عوات لل الكتاب يقطع بأن الإله الواحد الله ويقلب التوحيد الخاص تعددا ووثنية وما أعنى المسلمين وما أبعد الاسلام الحق عن هذا المجنال .

وقد وجيف التفيير المنسوب الى ابن عربي كيا ذكر الهكتور بجهد كريب بأنه ليس تفييرا للقرآن الكريم حسب اصطلاح المسيرين المسلمين مهو تأويل باطنى بعيد عبا يجهله اللفظ القرآنى من معاتى الهداية الربانية الحتة ، مصاحبه يتعبد التحريف والتعليس باستغلاله المعانى الواسعة للالفساظ يوجهها كيف يشاء متارة يجعلها على المغيلة وتارة على المجاز حسب غرضه من التأويل منتصر في شرخ آيات وفي تأويلها ويطيل في اخرى ويضرب صفحا عن عدة آيات فلا يفسرها ولا يؤولها . ويحاول انكار القرآن الموصى به من عند الله بواسطة جيريل عليل السلام ، كما يحاول تفضيل الكتب الكتب السماوية الأخرى عليه ويفضل بيت المقدس على بيت الله الحرام ، ويعرض بالرسول وبصحابته وبأمته ، وقد حدد الباحث في دراسته أماكن التحريف به والتقصير في التأويل والشرح والإعراض المقصود وتعمد الدس والتدليس بالسنفلال المعانى الواسعة للالفاظ مع ابراز ما قيه من التأثيرات الخارجة عن باستغلال المعانى الواسعة للالفاظ مع ابراز ما قيه من التأثيرات الخارجة عن السلمين في عقيدتهم وشيريعتهم .

وتبين المواسية لن التفسير المسوب لابن عربى ليس لابن عربى ولا هو تفسير بالمعنى الفسحيح وانها اريد به بث التشيكيك على العقيدة والشريعة، وانه عَطَر يَحَبُ مَعَارِبتُه والوقوف عَي وجهه .

# عاتمه

كأنت فضية تصحيح المقاهيم وتحرير القيم والكشف عن الشهات والاخطاء الشائمة ودحضها رسالة قائمة مستمرة في تاريخ الفكر الاستلامي كلة وفي مقدمة من عنوا بها واولوها اعتمامهم :

الإمام الغزالي في الرد على الباطنية ، وقالسفة الألهيات ،

الامام ابن تيبية في الرد على المناطقة والصوفية والمحرفين .

الإمام ابن حزم في الرد على ابن النفريلة اليهودي وفي كتابة الفصل في

الامام الشباطبي مي كتابيه الاعتصام والموافقات .

الخوس بن عثمان الخياط: من كتابه الانتصار والرد على أبن الراوندي.

ومن أبرز المؤلفات التي أولت اهتمامها بالكشف عن الشبهات:

( العواصم من التواصم : المتاضى بن العربي )

ويعد القاضي بن الغربي اذكي من عطن لدسائس الشعوبية والباطنية.

قال: لن يأمن من يطالع الشبهة من تعلق بنهمه ولا يلتنت إلى الجواب ولا ينهم كنهه اذا انتشرت الشبهة مالجواب وأجب ولا يمكن الجواب ألا بعد عرض الشبهة ثم اظهار مسادها .

وحذر القاضى بن العربى من أهل الأدب وقال أنهم غلبت عليهم صناعة الأدب عمالوا الى كل غريب من الأخبار دون أن يتحروا الصدق أو يهتموا بالرواية والاسناد و واشار الى كثير مما أورده الأدباء مما يتعارض مسع التحقيق العلمى أو التوثيق التاريخى .

وقال: هذا كله كذب صراح نما جرى منه حرف قط وانها ذكرت هذا لتحذروا من الخلق ، وخاصة المنسرين والمؤرخين واهل الأدب عانهم أهسل جهالة بحرمات الدين أو على بدعة مصريهن غلا تبالوا بما رووا ولا تقبلوا راوية الا عن أئمة الحديث ،

ثم تعرض ابن العربى الى الفلاسسة السوفسطائيين والطبائعيين والطبائعيين والالهيين الواطبائعيين والطبائعيين والإلهين الإشطراب من فلاة الصوفية وظاهرية الاحكام والفرق التى اظهرية بعينها باسم الاستلام ، وإخذ على المحدثين ما لديهم من خرافات وبرد عليهم وإعلى عداء في ارادوا أن يخضيها الاسلام الملسفة اليونانية ،

#### ( المعدي المادس ع المنهام الين المعوزى)

قال في المتدبة أنه وضعه معذرا من نقنة حقوقا من محنة والتلبيس هو اظهار الباطل في صورة الحق ، وجمع فيه الشبهات المختلفة التي عربها عصره وفي مقدمتها مذهب الدهرية القائم على انكار الخالق والبعث وجحد الغبوات وهو مذهب يستمد أموله من المجوسية ، ويتصل به من يقسولون بالمترات وهو مذهب يستمد أموله من المجوسية البطوا منفية البطل الذي بالمتاميخ وجنق الأحساد ورد على المتالة والموارج والرافضة كما خلق للتأمل أو التدبر ، وهاجم مذاهب المعتزلة والموارج والرافضة كما عارض ارتكان التفاوض المطابقة والدهرية والمنطق من وحدة الموجود المي المتنافقي لله موجون المستمد وعارض الباطنية الذين يبطلون النبوة والمبادات والبعث ويدعون أن لظواهر القرآن والاطلابات بوالمن تجرى مع الظواهر التران الباطنية الذين المتراز المراز المنادات والمعادة وعن أصول الاسلام والاحادة عن المنة الصحيحة وعن أصول الاسلام المنتذة بن القرآن المتراز المنادات المنتذة الصحيحة وعن أصول الاسلام المنتذة بن القرآن المتراز المنادات المنتذة الصحيحة وعن أصول الاسلام المنتذة بن القرآن المتراز المنادات المنتذة الصحيحة وعن أصول الاسلام المنتذة بن المنة المحيدة وعن أصول الاسلام المنتذة بن المنتذة المحيدة وعن أصول الاسلام المنتذة المحيدة وعن أسول الاسلام المنتذة المحيدة وعن أسول الاسلام المنتذة المحيدة وعن أسول الاسلام المنتذة المديدة المنادات المنتذة المحيدة وعن أسول الاسلام المنتذة المحيدة وعن أسول الاسلام الاستندة المنتذة المنتذة المنتذات المنتذات المنتذة المحيدة وعن أسول الاسلام المنتذات المنتذا

# أبواب الموسوعة

# (۲۲۲ ملاة)

| مدخل الى البحث                                                  |
|-----------------------------------------------------------------|
| مدرسة النظر الى ما وراء النصوص ١٨                               |
| الباب الأول: في المناهج والعلوم ١٣                              |
| الفصل الأول : القيم الاسسلامية والمسطلحات المعاصرة (١٢ مادة) ١٥ |
|                                                                 |
| الفصل الثاني: الفكر الاسلامي والشبهات الشارة                    |
| ( ۱ه ادهٔ ) ۰ ۰ ۰ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱               |
| البلب الثاني : الأدب ( ٦ مسواد ) ١٦٣                            |
| المِلْبِ النَّالَثُ : الفقية (٦ مواد) ١٧٧                       |
| الباب الرابع : تضايا الفكر والاجتماع (٤٩ مادة) ١٩٣              |
| الباب الخامس : الدعوات والمذاهب (١٦ مادة) . ٧٨٧                 |
| الباب السادس : التساريخ ( ١٥ مادة ) ٧١٧                         |
| الباب السابع : السياسة (١٠ مواد ) ٢٥٩                           |
| الباب التامن : الكتب والمؤلفات ( ٢٨ كتابا ) . ٣٧١               |
| الباب التاسع: تراجم الاعلام (٥١ شخصية) ٢٧)                      |
|                                                                 |

## 1, 4, 4, 31

#### (777 alsa)

And the second of the second Mang Maly Care distribution of the control of the c College Colleg the training of the second state of the second Mark Tolking of Mark Land & Land 

# اولا : كثباف وفهرس ابجدى للموضوعات في الأبواب

### ( من الأول حتى السابع )

### ( ولبابي الكتبو الشخصيات فهرس مستقل )

430

Hilled Wa

Withing

صفحة Control of the control **\*\*\*** اقتصــاد . . . الأبي المسربي . . . . . . . . . . الأبي المسربي 179 الاستام المعروب والمراجع والمراجع والمراجع الإباحــة . . 177 الاحتهاد . . 111 النتياظ القرران . . . . . النتياظ القراب Mary John Company 04 اخطاق الاسطام . . . . VA. \*19/177 · · · اخبوان المنسفا أهل السينة والجماعة . . . . . . . 101 الإقليميـــة . . . . . . . . . . . . 111 الاصبالة والمراه الماد والماد والماد والماد والماد والماد الأحجار والبطولة . . . . و مرا و ١٩٩٩ الاغريق واليونان . . . . . . . الاغريق واليونان .

الأسرائيليات المائيليات الأقترانيليات المائية

صفحة

| 717                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | No. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>.</b> [9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *7X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الانك الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 401                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الاقليميــة ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 400                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الاتليات ، ، ، ، ، ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 408                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الاقليسات الاستعمار المقترعي القان المناسبة المن |
| 701                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 787                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الإستعبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Alexander (Contraction)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 골목 시민 전 역원 : 10 등 등록 N. 1984년                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| X3/14X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 11 T - 12 T - | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 111/17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | اللها ولة رو د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>4</b> (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | شبيهات حول التمسيوف ، ، ، ، ، ، ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | التحراث .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عاريم الأسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>Y 1</b> 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفرحيت د ، ، ، ، ، ، ، الفرحيت د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| and the second second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 414                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | توجيد الأدبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عاويل المحسنات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عهبتير التاريخ الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تهارة الرقياق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | العب وراة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | التقسير المادي للتساريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

#### منحة التهموق البشري . التسامح . \*11 • Y19 .... • 1. 2. التطور . MAN I BELLEVILLE OF THE STATE O المصقيبل . • . • . . MATERIAL STATE OF THE STATE OF • , • . التشيريب . التقدم . 448 . . • • • • • 777 التكامل . . WWW. النظور الفية . . . Water Comments \*\*\* الثمن ورة و والمناه المناه وق المشرى و و و و المراه الماه و المراه الماه و المراه الماه الماه الماه الماه الماه الماه الم المشيورة الفرسسية من من من من من من المشيورة التقيانة والعضيارة م مدم م ما ما ما الم (E) 111 الحامعـــة 127 Y#X ... الكِنْسُرِجُ والشَّعَسِمِيلُ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ \*\*\* المنسرية . . . res . . الكفاد . . . ٠ الجَامِعَة الاســلامِية ، ١٨ ١٥٠ ١٥ و ، 777 777 الجنسس ، ، ، ، ، (2) 31 الحكومة الثيوقراطية مناويات والمحاومة الجرف اللاتيني . . . . . . . . الجرف اللاتيني

جركة الفيكر ، ، ، ، ، الفيكر

| صنحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الحالج ، ، ، ،                           |
| W.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدرية ، ، ، ، الد                       |
| <b>***</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الضلة الفرنسية                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (ċ)                                      |
| 14/444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المُلانة الاسلامية                       |
| <b>V 1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الخلائبة ، ، ، ، ،                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (3)                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| 14/181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الدين                                    |
| 1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الدين                                    |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الدولة التيوقراطية                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| NAY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                          |
| 4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تجارة الرقياق                            |
| 101/11/101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الرقيق - شبهات الرقيق .                  |
| <b>Y</b> (A)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | رجل الدين ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                      |
| <b>***</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الرجال الريض ، ، ، ،                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ( <b>ز )</b><br>الزنج والقرامطة          |
| 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الزنج والقرامطة                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                          |
| <b>L.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | السنة والسيعة .                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| The company of the Commission | و الله الله الله الله الله الله الله الل |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الشريعــة                                |
| 17. · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الشيعة والسنة                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ا ص ا                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الصحابة (تمثيلهم)                        |
| ****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | المستعونية                               |

|           | The second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ( مُن )                                 |                                          |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------|
|           | MEE TO VALUE OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • •                                     | الفهد ور                                 |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                                          |
|           | THE REAL PROPERTY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (L)                                     |                                          |
|           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         | طوالع البخت                              |
|           | 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | الطائفية                                 |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                                          |
|           | State of the state | ( ع )                                   |                                          |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | en e |
| . ·       | /rav :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • • • •                                 | العام .                                  |
| ,         | or                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | • • • •                                 | العلمانيسة<br>العتسلانية                 |
|           | ٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         | علم النفس الصديث                         |
|           | WET.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                         | علم النفس الحسديث ا                      |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | العقال العسربي                           |
|           | 701                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | العروبة والاسسلام                        |
|           | <b>707</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         | العصرية                                  |
|           | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • •                                     | العصور الوسسطى                           |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • • •                                   | عصر الاتحطاط                             |
|           | YoV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | علة تأخر السلمين                         |
|           | <b>۲1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • • •                                   | العامية                                  |
|           | 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                                       | العنصرية                                 |
| 14.<br>15 | <b>*10</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | • • • •                                 | المالية .                                |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                                          |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( ¿ )                                   |                                          |
|           | YOA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | الغيبيات .                               |
| (j.)<br>Z |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | ₩ evi                                    |
|           | and the state of t | ( ui )                                  |                                          |
|           | Janasa Sariyana yaka da da<br>Maraka kata bariya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · A · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الفلســـفة .                             |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                       | الفاظ القسران .                          |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | الفرغونية                                |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                                          |

| صنحة          |                |                                         |                              |
|---------------|----------------|-----------------------------------------|------------------------------|
| washi ca      |                | •                                       | الفرغونية .                  |
| 7.1/1.8<br>Ao |                | P                                       | الفتنة الكيري                |
| e e Hillians  |                | •** •• •                                | الفلائسنة المادية            |
| 9             |                | • • • •                                 | الفكر الفلسفى                |
| 409           |                |                                         | النلكلور                     |
| 141           |                | • • • •                                 | النهبكر والعنصى .            |
| 121           |                | •                                       | الفين                        |
| <b>{o</b>     | • • •          |                                         | الفتسح الاسسلامي             |
|               |                |                                         | النـــكر والأدب .            |
|               | And the second | •                                       | الفينيتية ( قتنات ١٨٦٠ )     |
| 777           |                | •                                       |                              |
| i di Masarah  |                |                                         |                              |
|               |                | ( <b>4</b> )                            |                              |
| ۸ه            |                |                                         | التضرآن المكريم              |
| 177/178       |                | • • •                                   | القرامطة .                   |
| 777           |                | •                                       | القتيم                       |
| 777           |                |                                         | التنسران والاكب              |
| 114           |                | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | القوييات والاقليميات         |
|               |                |                                         | الشران ( موسيقي ا            |
| 1             |                |                                         | القبران ( الفاظه )<br>القمسة |
| 170           |                | 그 씨는데 얼마 살았다는 그 말씀?                     |                              |
| 1.7°          |                |                                         | القوميات .                   |
|               |                |                                         |                              |
|               |                | (d)                                     |                              |
|               |                |                                         |                              |
| ٦٨.           |                | • 4                                     | كتابات الأطفلال              |
| 學 医氯化物 医睫毛    |                |                                         | الكتب الصيفراء               |
|               |                |                                         | كتب الماضرات.                |

# (4)

| 411                                    | h:::•.                                   | . • j • j      | , 100 m |            | •          | ــة           | للهة المريا                         |
|----------------------------------------|------------------------------------------|----------------|---------|------------|------------|---------------|-------------------------------------|
| 171/17                                 |                                          | •              | •       |            |            |               | اللاتنالة                           |
| ************************************** |                                          |                |         |            |            |               | للأمسوت                             |
|                                        |                                          |                | ,       |            |            |               |                                     |
|                                        |                                          |                | (       | p)         |            |               |                                     |
|                                        |                                          |                |         | <b>P</b> . |            |               |                                     |
| 171                                    | •                                        | .,             | *       | • • •      |            |               | سمات الم                            |
| 11.                                    | •                                        |                | • 5     | . •        | •          | ري<br>تر آن   | مهات الم<br>وسيقى الا<br>لنهج العام |
| नरु                                    |                                          | •              | •       |            | للمي       | ر الاست       | النفح الغلم                         |
| m. a                                   |                                          | •h             | •       |            | •          |               | انهج العلم<br>المسونية              |
| 14/178                                 | 1                                        | •4             | •       | •          |            |               | الماتسون                            |
|                                        | •. 1. 5. • •                             | •              |         |            | نجر سے     | ماد ال        | المحج ال                            |
| 77)                                    | •                                        |                |         |            | اة ـ       | بى<br>. اا .  | - 1 - Al-                           |
| 177                                    |                                          |                |         |            |            | ير .۔۔        | إيراة وتحر<br>المافظة               |
| 777                                    | •                                        | •              |         |            | دة .       | ر المقند      | المسرعة و                           |
| 347                                    | •,                                       | •              | • .     |            |            |               | المسال الأه                         |
| TYT                                    | •                                        | <b>*</b> . • 1 | •       |            | طه         |               | منطلق ارب                           |
| AYA                                    | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | •              | •       |            | لام،       | يک الا        | مهمین<br>المهمزے وال                |
| 181                                    |                                          |                |         | •          | . الاسلا   |               | النام                               |
| Y.Y                                    |                                          | • . •          |         |            |            | المربي        | بين المنهج<br>المسادية              |
| 71.                                    |                                          |                |         |            | . 4.       | * .           | الذاهب ا                            |
| ere in the end of                      | an a | . i i i i      |         | in the     | (4)        | 4.00          | الداهب ا<br>محاكم التغ              |
| 737                                    | •                                        |                |         |            | . M        | ٧             | محادم الله<br>ما قبسل ا             |
|                                        |                                          |                |         |            | عجم -      |               | ما میسن ،<br>معرکة سا               |
| 334                                    | •                                        |                | •       |            | می<br>د آه | عت برد<br>کند | معرك الله<br>مكتبة الام             |
|                                        | • •                                      | 6 .            |         |            |            |               | محببه أأده<br>مصر للمص              |
|                                        |                                          |                | - ,     | · •        | •          | ريين          | همان سهما                           |
|                                        | e Arei s                                 |                | (       | ( ن        |            |               |                                     |
|                                        |                                          |                | -       | _ ′        |            |               |                                     |
| ٨3                                     | • * * *                                  | • •            | • .     | •          |            |               | النبسو                              |
| Yo                                     | • ; • ;                                  | • • •          | •       | • • •      |            | . •           | النف                                |
| 415                                    |                                          |                |         |            |            |               |                                     |

صفحة

( a )

TAI/TA: . : هريمة المعتزلة . . الهدامة ( المذاهب ) (0) الوحى . 1.7 الوثنيــــة وحسدة الأديان وحدة الوجود YAL وحدة الحضارة **VX**\* الوسطية... \*A0 ..... الوطنيــة . (8) 10.04. اليون كو ( المترائه ) . . . . . . . المارا اليونان والاغريق . . 

1

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بالكتيم والمُوافاتِين                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| صفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| <b>!Y</b> !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الف ليــلة وليلة                      |
| <b>*Yo</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شمالل المريين المحدثين                |
| <b>***</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الأغساني ووروس والمعادي               |
| rv4 · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | البيـــان والتبين                     |
| <b>*Y9</b> • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | المضنون به على غير اهله               |
| *****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الإمامة والسياسة ، ، ، ،              |
| ٠. ٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
| <b>*</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | دائسرة المسارف الاسسلامية             |
| ٠ ٠ ٠ ٢٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | يقظلة العسرب                          |
| <b>TAE</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الموسوعة العربية الميسرة .            |
| *A0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المحسرير المسراة ، ، ، ، ، ، ،        |
| TAO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | خُدِيثُ الأربعـــاء ، ، ، ، ،         |
| *** · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الإخلاق عن الفيسزالي                  |
| <b>***</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | عسلي هامش السميرة                     |
| <b>***</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | هي الأدب الجـــاهلي                   |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عبقرية الحضارة العربية                |
| 490                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فاريع الخضارات العسام • • •           |
| <b>79V</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الجام العسوام في علم الكلام           |
| <b>۲1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | روح الاسكلام                          |
| op Oravana a pare to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الحركات الفكرية في الاسسلام • •       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الدين بين السائل والمجيب . • •        |
| and the state of t | محمد رسول الحرية ٠٠٠                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحسين شهيدا                          |
| £.V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المقسريات                             |
| <b>٤.</b> ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | القليفة القرآنية                      |
| (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كتاب الله ( العقاد - مصطفى محمود ) .  |
| £1 <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | جهاة محمسد ، ، ، ،                    |
| <b>817</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تفسير عصري التسران ٠٠٠                |
| <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | كتلب الترآن عقيدته وتعاليمه           |
| (11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تصبة المفسارة                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |

#### والمنطأ الواجع الاضطار

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الوراس                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| <b></b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مررس<br>الملاقب حتى ،                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | M. J. Marian                          |
| Miles of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المسلمان عبد الحميد .                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| UNV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لله مروردی<br>قررسیلی شهیلی           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del>به ن</del> وب ارتین<br>۱۱:       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| (Co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |
| COV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اپن خلب دون ، ،                       |
| 60K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ⊷ با                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تولیستوی به ۰                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يعة وب سنوع                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الديب استسخى ،                        |
| <b>€ 6Y</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | چرجي زيــدان ٠                        |
| lov.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| A Markey on the state of the st | سعد زغلول ، ،                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لظفي السيد                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | والمنجسيون                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | باسکو دی جاما . ' .                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النازالي المادية                      |
| 1968年  |                                       |

# (MA)

| صفحة           |                    |           |         | 41<br>144 |          |            |     |
|----------------|--------------------|-----------|---------|-----------|----------|------------|-----|
|                | . •                |           |         |           | **       |            | 2   |
| 17.3           | •                  | • • •     | • •     |           |          | کارل مارت  |     |
| 173            | •                  | • •       | • •     | • •       |          | دوركايم    |     |
| 173            | • •                | • • •     | • •     |           |          | دارون      |     |
| 143            | •                  |           | • •     | • •       |          | لورنس      |     |
| 1773           | •                  | • • •     | • •     |           |          | جبران.     |     |
| \$ <b>V</b> \$ | •                  |           |         | • •       |          | أبو نــوا. |     |
| EV0            | • • •              | •         | • •     | • •       |          | هرتزل      |     |
| 1743           |                    | · Ca      | • .     | •         |          | ابن القف   | E y |
| KY3            | •                  |           |         |           | _        | هنری الم   |     |
| 143            | <b>i</b> • . • • . | •         | • •     | 7.5       |          | أبو ذر ال  |     |
| 14.            | •                  |           | • •     | أكبسر     |          | السسلطا    |     |
| 734            |                    |           |         | •         |          | المأمسو    |     |
| 343            |                    |           |         | بی ۰      | ن الكواك | عبد الرحم  |     |
| 643            | •                  | • . • . • | •.      | •         | •        | اخنساتون   |     |
| 100            |                    |           |         |           |          | زویــــر   |     |
| 143            | • • • •            | • • • •   | , • . • |           | • •      | اتاتورك    |     |
| ٤٩.            |                    |           |         | • •       | ٠ . ا    | مند        |     |
| 113            |                    |           | • •     |           |          | غريزر      |     |
| 193            | •                  |           |         |           | لدمشية   | يوحنا ا    |     |
| 198            |                    |           |         | _         |          | نصير الدو  |     |